

# میان





معازف: موسيقى: music



﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَنُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَنْذَا حَلَالٌ وَهَنَذَا حَرَامٌ لِنَفْتَرُواْ عَلَى ٱللّهِ ٱلْكَذِبَ لِا يُفَلِحُونَ ﴾ إِنَّ ٱللّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُفَلِحُونَ ﴾ إِنَّ ٱللّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُفَلِحُونَ ﴾ (النحل: ١١٤).

«و برای آنچرزبان شا بر دروغ مع پر دازد، مکویید: "این حلال است و آن حرام" تا بر خدا دروغ بندید، زیرا کسانی کر بر خدا دروغ می بندند رسنگار نمی شوند ». این کتاب را با تذکراتی آغاز نمودهام که یک طالب علم باید قبل از مطالعهی کتاب به آن توجه کند!، زیرا بهترین روش برای درک مطالب یک کتاب، دقّت در قواعدی بوده که مؤلف برای نوشتن آن کتاب در نظر گرفته است!.

احادیث این کتاب را تخریج کرده و حال راویان را از لحاظ علم جرح و تعدیل بیان نمودهام! و برای هر رتبهای از راویان رنگی را انتخاب کردهام؛ به عنوان مثال: نارنجی کمرنگ یا کرم برای راوی عادل و ضابط و صورتی کمرنگ برای راوی خیلی ضعیف!. کمرنگ برای راوی خیلی ضعیف!. در انتهای شجرهی اسناد نیز به کتابی که آن حدیث را روایت کرده اشاره داشتهام و در بعضی موارد به علّت کمبود جا بعضی از راویان که از علمای ثقات هستند را از انتهای اسناد حذف نمودهام!.

مئون

هرگاه متون روایت متفاوت باشند، بعد از بیان حدیث به متون پرداختهام و آن را کامل با اسناد ذکر کردهام و در انتهای آن به کسانی که آن حدیث را روایت کردهاند نیز اشاره کردهام، و در صورتی که حدیث ضعیف باشد، متن آن را ترجمه نکردهام!.

بعد از هر حدیث به اعتراضاتی که بر حدیث وارد شده از لحاظ اسناد و متن اشاره داشته ام و در صورت لزوم به قواعدی که برای فهم درست از حدیث نیاز است، اشاره داشته ام!.

در انتهای بحث نیز به روایات ضعیف و اجماع و اقوال ائمهی چهارگانهی اهل سنت پرداختهام!.

در پایان، سخن را با خلاصهای از مطالب کتاب خاتمه دادهام!.



بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله المستحق الحمد لآلائه، المتوحّد بعزّه وكبريائه، فله آلحمد علي قنره وقضائه، وتفضيّلهِ بعَطائِهِ و بَرَّه وتعمائه ومَنَّه بآلائه؛ أشهد أن لا إله إلا الله، الذي بمدايته سَعِدَ من اهتدى وبتوفيقه رَشَدَ من العظ وارعوى، وبخذلانه ضلّ من زلّ وغَوى وحاد عن الطريقة المُثلى؛ وأشهد أن محمداً عبده المصطفى ورسوله المرتضى، بعثه إليه داعياً وإلى جنانه هادياً، فصلوات لله وسلامه عليه وعلى آله الطيّبين الطاهرين وصحابته ومن اهتدى بمديه إلى يوم الدين؛ أما بعد:

یکی از اشتباهاتی که به آن دچار هستیم، عدم تشخیص مَرَض از عَرَض است؛ مرض یک بیماری است که در بیماری است که در است که در اشدا و عَرَض، علائم و نشانههای یک بیماری است که در اثر ایجاد مریضی این نشانهها بروز می یابند، پس وقتی ما می خواهیم مریضی ای را علاج کنیم باید به مرض بپردازیم نه اعراض و علائم!

به عنوان مثال: در صورتی که ما انسانهایی با تقوا بوده و بر ایمانهان محافظت کنیم، دشمن خارجی با مکر و نیرنگ خود نمی تواند به ما آسیبی برساند و نیرنگ دشمنان مرضی نیست که ایمان و اسلام را ضعیف کرده باشد! بلکه علّت و سبب ضعف ما چیز دیگری است و مکر ونیرنگ آنان عَرَضی بیش نیست!، و الله می فرماید: ﴿ وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ لَا يَضُرُّكُمُ مَ كَيْدُهُمْ شَيْئًا ﴾ (آل عمران: ۱۲۰): «و اگر شکیبایی و صبر کنید و تقوا داشته باشید، حیله گری آنان [یعنی دشمنان] به شما زیانی نمی رساند».

بعضی مرض و علّت ضعفهای ما را، حاکمان بد می دانند، و اشتباهات خودشان را بر دوش حکّام می اندازند؛ ولی این هم نمی تواند مرض باشد بلکه عَرض است!، و تسلّط حُکّام بد به علّت دوری ما از فرمایشات الله است! که می فرماید: ﴿ وَکَذَلِكَ نُولِّ بَعْضَ الظّلِمِينَ بَعْضَالِما کَانُوا یَکُسِبُونَ ﴾ (انعام : ۱۲۹): ﴿ و این گونه برخی از ستمکاران را به سبب آنچه انجام می دادند یاور و سرپرست برخی دیگر [از ستمکاران] گردانیده ایم».

برخی دیگر، مرض را در عدم اتّحاد ما مسلمانان با یک دیگر می دانند، و این هم باز عرض است نه مرض!!، زیرا افزایش تعداد با عدم التزام وپایبندی به دین نیز سودی ندارد، و ما نباید واقعه ی حنین را فراموش کنیم، آن وقتی که شمار زیادی مسلمان شده بودند و در جنگ حنین در صف مسلمانان بودند و سودی به اسلام نرساندند!؛ الله که می فرماید: ﴿ وَیَوْمَ حُنَیْنٌ إِذَ أَعَجَبَتُكُمُ مُنَیْنٌ فَرَدُ تُعْنِی عَنِی مُ الله مِنْ الله مِنْ مَنْ مَا الله مِنْ مَنْ مَا الله مِنْ مَا مِنْ مَا را به شکفت آورد ولی آن [لشکر زیاد] سودی به حالتان نداشت!».

پس تنها راه نجات، رجوع به قرآن و سنت و عمل به آنهاست! و افزایش تعداد مسلمانان بدون التزام و پایبندی به دین دردی را علاج نمیکند، بلکه شاید مرض را بیشتر افزایش دهد!!.

Star

ع ويني

یکی از بزرگترین مشکلاتی که ما در آن به سر میبریم این است که ما برای تجویز کارهای مان دنبال روزنهای در دین هستیم تا بتوانیم خود را از التزام به دین آزاد کنیم!!، و همچنین افرادی دیگر برای مصلحت حزب و یا جماعت خود و افزایش تعدادشان دنبال این بودهاند که بر افراد خود آسان بگیرند تا بیشتر به آنان جذب شوند! و در مقابل با کسانی که با آنها در فتاوای شان مخالف بودهاند برخورد کرده و به آنها تهمت سخت گیری و تندی می زنند!!

آیا انسان منصفی می تواند این ادّعا را بکند که تمسّک و پایبندی به قرآن و سنّت، سختگیری و تندروی و تشدّد در دین است؟!

پاسخ: خیر! زیرا ممکن است که مسخره کردن شخصی که یک شعیره ی دینی را با دلیل از قرآن و سنت انجام می دهد، سبب شود که آیات و دلایلی که در سنت آمده است زیر سؤال بروند و آن مسخره به دین برگردد و در نتیجه ما ایمان خود را از دست بدهیم؛ همان طور که الله \_ می فرماید: ﴿ وَلَ بِن سَالَتُهُمْ لَیَقُولُکِ إِنَّمَا كُنّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلُ أَیاللهِ وَ اَینِهِ وَرَسُولِهِ کُنْتُمْ فَکُرْتُمُ لَا تَعَایْدُرُوا فَدُ گَفَرْتُم بِعَلَمْ اِن فَقُ عَن طَآبِهَ قِ مِنکُمْ نُعَدِّتِ طَآبِهَمٌ عَن طَآبِهُمْ مَا الله و بَعَد اِیمَان الله و بیرسی [چرا مسخره کرده اید؟] می گویند: ما حرف می زدیم و شوخی و بازی می کردیم بگو: آیا الله و بیرسی [چرا مسخره کرده اید؟] می گویند: ما حرف می زدیم و شوخی و بازی می کردیم بگو: آیا الله و آیات او و پیامبرش را مسخره می کردید؟ \* عذر نیاورید، به راستی شما پس از ایمان تان کافر شده اید، اگر برخی از شما را عفو کنیم گروهی دیگر را به سبب آنکه گناهکار بودند عذاب می دهیم».

برخی گویند: شما که ادّعا دارید نسبت به قرآن و سنّت پایبند هستید، فقط ظاهر و قشر یا پوسته را گرفته اید و باطن و لبّ یا هسته را رها کردهاید!؟؛ آیا درست است که دین را تقسم به پوسته و هسته کنیم؟ و آیا گردوای بودن پوسته، هسته و مغز آن سالم میماند؟!

بدون هیچ شک و تردیدی دینی که الله به برای بندگانش انتخاب کرده برای مصلحت خودشان بوده و کامل و شامل برای تمامی عصور است!، و تمامی دین اسلام به علّت انتخاب آن از طرف الله برای بندگانش محترم است و ممکن نیست الله به چیزی را تشریع کند که در آن سودی برای بندگان نباشد!، و آنان که چنین اتهامی به مخالفین خود وارد میکنند و میگویند: شما سطحی نگر هستید؛ این چنین اتهامی از قبل به نوح بیس و پیروانش و همچنین محمد و اصحابش شخص وارد کردهاند و گفته اند: ﴿ وَمَا نَرُنكَ اَبِّمَتُكَ إِلَّا اَلَّذِینَ هُمُ أَرَاذِلُنَا بَادِی اَلرَّأَی اَرهود: ۲۷) : « و نمی بینیم کسانی را که از تو پیروی کردهاند، مگر کسانی از میان ما حقیر و اراذلِ ساده لوح [یا کسانی که سطحی نگر]

خیلی جای تعجب است که شخصی ادّعای اسلام و تسلیم شدن در برابر دستورات الله گا کند و از طرفی دیگر به دین اسلام با دید تنگی نگاه کند!؛ در حدیث قدسی که نزد بخاری (حدیث شمارهی ۴۰۵۰) آمده است، الله گا می فرماید: ((وَمَا تَقَرَّبَ إِلَیَّ عَبْدی بشَیْء أُحَبَّ إِلَیَّ مَماً افْتَرَضْتُ عَلَیْه، وَمَا یَزَالُ عَبْدی یَتَقَرَّبُ إِلَی بالنَّوافل حَتَّی أُحبَّهُ،)) : «چیزی محبوب تر أز آنچه بر بنده ام فرض گردانیده می نزدیک نیست که بنده ام با کارهای نافله و سنت به من نزدیک می می شود تا اینکه او را دوست داشته باشم ... »؛ آری! انجام دادن سنتها جدا از واجبات و دوری از حرام!! سبب می شود انسان محبوب الله \_ واقع گردد؛ حال چگونه این سنتی که چنین ارزشی را دارد با برچسب سطحی بودن، ما آن را بی ارزش بینداریم!؟؛ آیا این از انصاف و اسلام است!؟

A Gran

و ويني

و ولخت

علمای اهل سنت و جماعت هیچ اختلافی در این ندارند که اگر حدیث از لحاظ اسناد صحیح باشد باید در حلال و حرام از آن پیروی کنیم و در مطلب بعدی دلایلی از قرآن که دلالت بر واجب بودن پیروی از قرآن و سنت دارند به آن اشاره داشتهام!.

هدایتی از سوی الله پیروی میکند؛ بی گمان الله ستمکاران را هدایت نمیکند!».

یکی از مسایلی که در سنت حکم حرام بودن آن آمده است شنیدن آهنگ و موسیقی است و از جمله احادیثی که دلالت بر حرام بودن آن دارد؛ حدیثی است که امام بخاری در کتاب صحیحش روایت کرده است!

ولی این حکم را خیلیها نپسندیده و دنبال بهانههایی بودهاند تا از این حکم شرعی فرار کنند و گویند: معقول نیست که ما با انتشار موسیقی در تمامی رسانههای صوتی و تصویری آن را برای مردم حرام بدانیم!؟

در پاسخ این اشکال می گوییم که انتشار یافتن یک چیز حرام نمی تواند دلیلی بر تغییر یافتن حکم شرعی باشد؛ الله ﷺ می فرماید: ﴿ قُل لَا یَسْتَوِی ٱلْخَبِیثُ وَٱلطَّیِبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثُرَةُ ٱلْخَبِیثِ ﴾ (مائده: ۱۰۰) : «بگو: ناپاک و پاک با هم یکسان نیستند، و اگر چه زیادی ناپاکی تو را به شگفت بیاندازد!».

ما در عملکرد رسول الله ﷺ میبینیم که صحابه ﷺ با وجود این که وابسته به مشروب بودند و بین آنها بسیار انتشار یافته بود ولی رسول الله ﷺ حکم شرع را به آنها ابلاغ کرد! و با مشروب خواران برخورد کرد؛ پس انتشار یافتن یک چیز حرام نمی تواند دلیلی برای تغییر حکم شرعی باشد!

در این بین هر دری که بسته شود و بر شبهات پاسخ داده شود، میبینیم که در دیگری باز می شود و به عنوان مثال می گویند: اصل در چیزها این است که مباح میباشد، و به این آیه استدلال می کنند: و به عنوان مثال می گویند: اصل در چیزها این است که مباح میباشد، و به این آیه استدلال می کنند: و تُل مَن حَرَّم زِینَد اللّه اللّه یَا اللّه اللّه یَا اللّه یَا اللّه یَا اللّه یَا اللّه یَا الله یَا یَن اللّه یا که برای بندگانش بیرون آورده و چیزهای پاکیزه را حرام کرده است؟ بگو: آن دراین دنیا برای مؤمنان است و روز قیامت خاص و خالص [برای مؤمنان] خواهد بود؛ این گونه آیات را برای قومی که می دانند بیان می کنیم ».

4 342

4 542

پاسخ: درست نیست که ما قسمتی از آیه را بگیریم و قسمت دیگر را رها کنیم همانند: (وای بر نمازگزاران) و قسمت دیگر (آنان که در نمازهایشان غافل هستند)؛ و در اینجا نیز الله ـ در ادامه آن آیه می فرماید: ﴿ قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِی ٱلْفَوْحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْها وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِنْمَ وَأَلْإِنْمَ وَأَلْ بِغَيْرِ ٱلْحَقِ وَأَن تُشْرِكُوا بِاللهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ (اعراف: ٣٣): ﴿ بگو: پروردگارم زشتکاری ها را - چه آشکار باشد و چه پنهان -، و گناه و ستم ناحق را حرام گردانیده است، و [نیز] اینکه چیزی را شریک خدا سازید که دلیلی بر آن نازل نکرده است و اینکه چیزی به الله نسبت دهید که نمی دانید ».

موسیقی نیز از جمله چیزهایی است که شرع آن را بر ما حرام گردانیده است و انجام کار حرام، گناه می باشد!

گویند: آهنگ و موسیقی یک عادت و عرفی بیش نیست! و اگر حرمت آن مهم بود در قرآن ذکر می میشد و یا اصل کلّی برای آن یاد میشد!!؟

جواب: امام شاطبی در کتاب الموافقات ۲/۵۲۵ می گوید: (در عادات بیشتر به معانی توجه می شود!، و اگر معنای عبادت در آن باشد، باید تسلیم شویم و بر دلیل اکتفا کنیم ...) و جایی دیگر ۲/۵۳۸ می گوید: (حق الله بر بندگانش این است که او را عبادت کنند و به او شرک نورزند!، و عبادت الله به طور مطلق؛ انجام دادن اوامر او و دوری جستن از چیزهایی است که ما را از آن نهی کرده است ... و معنای عبادت نزد علماء از لحاظ علّت آن، در خصوص آن عبادت قابل درک نیست، و اصل در عبادات به حقوق الله به برگردیده می شود و در عادات به حقوق بندگان بر می گردد!!).

پس اگر دلیلی در شرع بر تحریم کاری آمد، آن کار از جمله ی عادت خارج می شود و در زیر تکالیفی وارد می شود که ما ملزم به رعایت آن هستیم و اگر در شرع دستوری به ترک وارد شد، آن تکالیفی وارد می شود که ما ملزم به رعایت آن هستیم و اگر در شرع دستوری به ترک وارد شد، آن ترک در صورت این که از جهت تسلیم بودن به اوامر الهی باشد خودش فعل است!، و ما در مقابل فعل پاداش داریم، همان طور که الله \_ ترک یک چیز را فعل نامیده است و می فرماید: ﴿ كَانُوا لَا لَا الله که یک پاداش داریم، همان طور که الله \_ ترک یک چیز را فعل نامیده است و می فرماید: ﴿ كَانُوا لَا لَا الله که و گناهی که انجام می دادند یک دیگر را نهی نمی کردند، قطعاً بد کاری انجام می دادند »؛ یعنی عدم نهی از منکر کار بدی بوده است، پس انجام ندادن نیز فعل است! (ن.ک: مذکره فی اصول الفقه ص ۵۴).

تحریم موسیقی نیز زیر اصول کلّی قرآنی وارد می شود، همان طور که الله کس می فرماید: ﴿ قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوْكِحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِنْمَ وَٱلْبِغْمَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ﴾ (اعراف: ٣٣): ﴿ بگو: پروردگارم زشتكاریها را چه آشكار باشد و چه پنهان -، و گناه و ستم ناحق را حرام گردانیده است»، پس چون در احادیث از موسیقی به عنوان یک گناه یاد شده است در زیر کلمهی گناه که به طور مطلق در قرآن آمده وارد می شود!.

برخی مقاصد شریعت را بهانهای برای تعطیل احکام شرعی قرار میدهند و تلاش بر این دارند که با تعلیل احکام، طبق تصورات خود از نصوص برداشت کنند؛ به عنوان مثال: دین آسان بوده و برای هر شخصی آزادی قائل شده است، در نتیجه ما نباید بر زنان سخت بگیریم و حجاب را بر آنها الزامی کنیم!!؟

r star

والمناور

جواب: مقاصد شرع، قواعد كلّى است كه بابررسى نصوص قرآن و سنت برداشت شده است! و نبايد با اين قواعد كلّى كه نتيجهى برداشت ماست؛ يك حكم شرعى كه دريك مسألهى جزئى آمده را رد كنيم! و وظيفهى ما در مقابل نصوص شرعى، چيزى جز زانو زدن و تسليم شدن نيست! نه اينكه مقاصد شرع را تعطيل كنيم بلكه بايد دنبال توفيق و جمع بين مقاصد شرع و آن حكم جزئى شرع باشيم!

امام شاطبی در موافقات ۴/۳۲۳ می گوید: (استقراء و بررسی احادیث چنین دلالت دارد که در سنّت مسایل زیادی وجود دارد که در قرآن نیامده است؛ همانند: حرام بودن ازدواج با عمه یا خالهی همسر [در صورت دایر بودن ازدواج آن همسر با شوهرش] و حرام بودن گوشت الاغ اهلی و حیوانات وحشی و درنده [مانند: شیر و ببر] و ...).

پس نباید در صورت نیافتن علّت بر حکم شرعی و یا اصل قرآنی برای آن، حکم شرعی را تعطیل کنیم!، و یکی از بزرگترین اشتباهات ما در اصدار احکام عدم تشخیص علّت از سبب و حکمت است که توضیح آن در ضمن این کتاب خواهد آمد!!

علامه عبدالغنی عبدالخالق در کتاب حجیة السنة ص ۵۲۰-۵۲۰ در توضیح این آیه: ﴿ وَأَنْزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ اللّهِ صَلّ عَبِدَالخالق در کتاب حجیة السنة ص ۵۲۰-۵۲۱ در توضیح این آیه: ﴿ وَأَنْزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ اللّهِ صَلّ اللّهِ عَلَيْنَ لِلنّاسِ مَا نُزُلُ إِلَيْهِمْ وَلَعَلّهُمْ يَنَفَكّرُوك ﴾ (نحل: ۴۴): «کتاب را به سوی تو فرود آوردیم تا آنچه را که فرود آمده، برای مردم بیان نمایی!، و تا این که آنان بیندیشند»، گوید: (مقصود از این آیه چنین نیست؛ نیست که وظیفهی سنت رسول الله ﷺ فقط توضیح قرآن است و چیزی مستقل از قرآن در آن نیست؛ بلکه آنچه از این حصر فهمیده میشود این بوده که الله ﷺ قرآن را نازل کرده تا برای مردم توضیح داده شود!، و در بیان آن اهمال نشود، و مردم نسبت به احکام آن جاهل نمانند، و این با استقلال سنت در مواضعی که دلیلی از قرآن بر آن نیست منافات ندارد! .

به عنوان مثال: اگر به معلمی کتابی دهی و به او بگویی: من این کتاب را به تو ندادهام مگر اینکه آن را برای شاگردانت بیان کنی و توضیح دهی!؛ پس آیا چنین حرفی دلیل بر این است که توضیح فقط برای کتاب است؟ برای کتاب است؟ وفقط در آن توضیح وشرح کتاب است؟ هرگز!..).

جواب: آیا کسی که چنین حرفی میزند می تواند ادعا کند که چون قرآن همه چیز در آن آمده دیگر نیازی به سنّت نیست!؟ هرگز!، زیرا همانطور که در آیهی قبلی داشتیم قرآن نیاز به توضیح و شرح دارد!

شاید کسی بگوید که: منظور از به طور مفصّل بیان شدن، ارائهی کلیّات دین به طور مفصّل در قرآن است!

جواب: قرآن تبیان و بیانگر احکام است و سنّت همانطور که در آیه ی قبلی داشتیم مُبین و شارح قرآن میباشد، به عنوان مثال: نماز حکم کلّی آن در قرآن آمده و جزئیات آن در سنّت بیان شده است ولی میراث مادر بزرگ در قرآن بحثی از آن نشده است و دلیلی از قرآن بر آن نیست!، حال می توانیم بگوییم که مادر بزرگ چون به طور کلّی بحثی از آن در قرآن نیامده میراث نمی برد!؟، اگر اساس این حکم را لغو کنیم باید ارکان نماز که دلیل کلّی بر آن در قرآن نیز لغو شود!، (ن.ک: حجیة السنة ص حکم را لغو کنیم باید ارکان نماز که دلیل کلّی بر آن در قرآن بیز لغو شود!، (ن.ک: حجیة السنة ص حکم را نغو کنیم باید ارکان نماز که امام شاطبی در موافقات ۴/۲۹۶ می گوید: (سنت یا توضیح دهنده ی قرآن بوده و یا زیادی بر آن است!).

545

امام مسلم در کتاب صحیحش (ح ش ۳۹۷۳) از عبد الله بن مسعود بیشت چنین روایت می کند که گوید: کسانی که خال می کوبند و کسانی که خال برای آنها کوبیده می شود و کسانی که ابروی کسی را بر دارند و کسانی که برای زیبایی میان دندانهای خود فاصله بیندازند و خلقت الله را عوض کنند، الله آنها را لعنت کند!؛ علقمه گوید: این خبر به زنی از بنی اَسَد که بیندازند و خلقت الله را عوض کنند، الله آنها را لعنت کند!؛ علقمه گوید: این خبر به زنی از بنی آسد که سخنانی است که از تو نقل شده که گفتهای کسانی که خال می کوبند و کسانی که خال برای آنها کوبیده می شود و کسانی که ابروی خود را بر می دارند و کسانی که برای زیبایی میان دندانهای خود فاصله بیندازند و خلقت الله را عوض کنند، الله آنها را لعنت کند!؛ عبد الله بن مسعود گفت: چرا کسی که رسول الله او را لعنت کرده، لعنت نکنم و در قرآن هم آمده است؛ آن زن گفت: من بین دو جلد قرآن هر چه بود را خواندم ولی چنین حرفی را ندیدم، عبد الله بن مسعود کفت: اگر قرآن را خوب می خواندی آن را پیدا می کردی؛ الله عز و جَل می فرماید: ﴿ وَمَا مَانَدُمُ الرّسُولُ وَمَا نَهَا مُنَاهُ فَانَهُ وَا الله الله الله به شما داده است را بگیرید و از آن چه که درسول الله به شما داده است را بگیرید و از آن چه که شما را از آن باز می دارد باز آیید» …)؛ پس هرچه رسول الله به شما داده است را بگیرید و از آن چه که شما را از آن باز می دارد باز آیید» …)؛ پس هرچه رسول الله به شما داده است را بگیرید و از آن چه که شما را از آن باز می دارد باز آیید» …)؛ پس هرچه رسول الله به شما داده است را بگیرید و از آن چه که شما را از آن باز می دارد باز آیید» …)؛ پس هرچه رسول الله به شما داده است را بگیرید و از آن چه که شما را از آن باز می دارد باز آیید» …)؛ پس هرچه رسول الله به شما داده است را بگیرید و از آن چه

الله هم مع مرماید: ﴿ وَأَطِیعُوا اَللّهَ وَأَطِیعُوا اَلرّسُولَ وَآمَذَرُواً ﴾ (مائده: ۹۲) : « و الله را اطاعت کنید و پیامبر را اطاعت کنید و [از نافرمانی] بر حذر باشید...»؛ امام شاطبی در موافقات ۴/۳۲۱ گوید: (دیگر آیاتی که اطاعت از الله مقارنه شده است دلیل بر این است که اطاعت الله از امر و نهیای است که در قرآن آمده است و اطاعت پیامبر ﷺ از امر و نهیای که از طرف خودش باشد و در قرآن نیست!؛ زیرا اگر در قرآن بود از جمله ی اطاعت الله می بود)؛ پس در هر صورتی اطاعت از پیامبر ﷺ اطاعت از پیامبر ﷺ بوده است!

حال اگر ما حکم تحریم آهنگ را دادیم، آیا این حکم دلیل بر این است که کسانی که آن را حلال می دانند کافر هستند؟ چون مخالفت با حکم شارع و تغییر و تبدیل حکم شرعی و عدم رضایت به حکم الله کی کفر میباشد: ﴿ وَمَن لَمْ يَعْكُم بِمَا أَنزَلَ الله فَأُولَت كَ هُمُ اَلْكَفِرُونَ ﴾ (مائده: ۴۴) : ﴿ و هر کس به احکامی که الله کی نازل کرده است حکم نکند، کافر است!»؛ پس آنان با حلال دانستن کاری که رسول الله کی بیان داشته که حرام است کافرند؟!!

جواب: خیر!! زیرا یکی از موانع تکفیر، برداشت نادرست از قرآن و سنت است، و این اشتباهات در صورتی که عمدی نبوده و آن شخص سعی و تلاش برای دستیابی به مفهوم درست آن را داشته باشد، مورد مؤاخذه قرار نمی گیرد، همان طور که رسول الله گر از طرف الله گر وعده داده شده اند که آنچه از دعاها در سورهی فاتحه و نهایت سورهی بقره بوده، برای امتش استجابت شده است (ن.ک: صحیح مسلم، حدیث شمارهی ۱۳۴۵) و یکی از آن دعاهایی که در آن آیات ذکر شده چنین است: ربرس که نور نوره و ما نمی توانیم افر دیم ما را مؤاخذه نکن!»؛ پس در صورت تأویل نادرست شخص معذور بوده و ما نمی توانیم او را نکوهش کنیم مگر این که آن شخص جاهل بوده است و توانایی تحقیق را داشته باشد ولی سعی و تلاشی برای رسیدن به حق نداشته است!.

State

عر ويلي

یکی از اسباب فهم و برداشت نادرست از حدیث و قرآن عدم مراعات ضوابط علمی و تطبیق نادرست آنهاست!؛ به عنوان مثال: شخصی در یک کتابی میبیند که از فلان عالمی روایت شده که فلان چیز حلال است و ما هم کتاب آن عالمی که به وی چنین چیزی نسبت میدهند را داریم ولی به آن رجوع نمی کنیم و ما در ضمن بحث به چندین مورد اشاره داشته ایم و یکی از آنها، آنچه است که امام شوکانی به امام ماوردی نسبت میدهد که عود حلال است!؟، و کتاب امام ماوردی هم در دست ماست و به هنگام برگشت به کتاب وی میبینیم که آنچه در کتاب او ذکر شده است برخلاف آن نقلی است که از وی شده است! و می گوید: (اما ادوات حرام موسیقی چنین هستند: عود و تنبور و تار و طبل و نی و ... و بعضی از اصحاب ما (یعنی بعضی از علمای شافعی مذهب) عود را از میان این ادوات استثناء کرده و آن را حرام نداسته است ... و این هیچ وجهی ندارد زیرا عود از میان ادوات بیشترین آهنگ را دارد!)؛ پس امام ماوردی تمامی ادوات موسیقی را حرام دانسته و بر کسانی که یکی از آن ادوات که عود باشد را تجویز کرده، نکوهش می کند و می گوید: حرفش هیچ وجهی ندارد یعنی از لحاظ علمی هیچ وجه ندارد و برای همین اسمش را هم یاد نمی کند!!

یا به عنوان مثال: شخص که میخواهد یک راوی امام بخاری در صحیحش را نقد کند به کتاب فقهی بر می گردد؛ مثل آن کسی که بر اولین حدیث از این کتاب که یکی از راویان آن صدقه بن خالد است اعتراض وارد می کند و می گوید: امام شوکانی گفته است: یحیی بن معین نقل کرده که گوید: (منزلتی ندارد!)؛ این شخص اگر درایت حدیثی داشت باید می دانست که اگر با مشکلی از راویان بخاری برخورد کرد باید به کتابهای رجال حدیثی مثل: تقریب التهذیب یا تهذیب الکمال برگردد نه یک کتابی که در قرن سیزدهم در شرح فقهی احادیث نوشته شده است!!

آخرین نکته این که: توصیه ی من به تمامی خوانندگان این کتاب و خودم این است که در احکام شرعی زود قضاوت نکرده و بدون دلیل و تحقیق حکمی را صادر نکنیم و توصیه ی الله که هم بر همین است، آنجایی که می فرماید: ﴿ اَلَّذِینَ بُجُدِلُونَ فِیٓ ءَایَتِ اللهِ بِغَیْرِ سُلطَنِ آنَدهُمُّ کَبُرُ مَقَتًا عِندَ اللهِ وَعِندَ اللهِ وَالَّذِینَ ءَامَنُوأً کَنَالِکَ یَطْبَعُ اللهُ عَلَی کُلِّ قَلْبِ مُتَکیِّرٍ جَبَّالٍ ﴾ (غافر: ۳۵): «کسانی که بدون هیچ دلیلی که داشته باشند در مورد آیات الهی به ستیز و کشمکش می پردازند [این مجادله آنان] نزد الله و نزد مؤمنان بس ناپسند است، این گونه الله بر هر دلی که خود بزرگ بین و سرکش باشد مُهر می زند یو وجایی دیگر می فرماید: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَیْسَ لَکَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنّ اَلسَمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَادَ كُلُ اَوْلَیَهِکَ كَانَ عَنهُ مَسْتُولًا ﴾ (اسراء: ۳۶): «و از آنچه نسبت به آن علم نداری پیروی نکن، بدون شک گوش و چشم و دل، هر یک از اینها از آن بازخواست خواهند شد!».

این را هم نباید نادیده بگیریم که علماء شنیدن آهنگ را از جملهی گناهان کبیره دانستهاند (ن.ک: الزواجر، هیتمی شماره ۴۴۶ تا ۴۵۱) و گناهان ما را الله که در صورتی مورد بخشش قرار می دهد که ما از گناهان کبیره دوری کنیم، همان طور که الله که می فرماید: ﴿ إِن تَجْتَنِبُوا کَبَابِرَ مَا نُنْهُونَ عَنْهُ نُکَفِّرً مَا از گناهان کبیره دوری کنیم، همان طور که الله که می فرماید: ﴿ إِن تَجْتَنِبُوا کَبَابِرَ مَا نُنْهُونَ عَنْهُ نُکَفِّرً عَنْکُمُ سَیِّعَاتِکُمُ وَنُدُخِلُکُم مُدُخَلًا کَرِیمًا ﴾ (نساء: ۳۱): «هرگاه شما از گناهان کبیرهای که از آن نهی شده اید بپرهیزید گناهان (صغیره) شما را می بخشیم و شما را در جایگاه خوبی (بهشت) وارد می کنیم» و رسول الله که می فرماید: «الصَّلُواتُ الْخَمْسُ والْجُمُعَةُ إِلَی الْجُمُعَة وَرَمَضَانُ إِلَی رمَضَانَ مُکَفِّراتُ مَا بَینَهُنَّ إِذَا اجْتُنَبَتِ الْکَبَائِرَ»: « نمازهای پنجگانه، جمعه تا جمعه، رمضان تا رمضان سبب بخشش و کفاره گناهانی که در میان آنها واقع می شوند، می گردند به شرطی که از گناهان کبیره اجتناب و دوری

شود ».

### وجوب تحاکم به قرآن و سنت

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَىِ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ وَالْقَوْا ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾(حجرات: ١): «اى كسانى كه ايمان آورده ايد! در برابر الله ورسولش پيش دستى نكنيد، و از خدا پروا بداريد، بى گمان خداوند شنواى داناست».

﴿ يَا أَيُهِا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ ﴾ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِرْلَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ احزاب: ٧٠ و ٧١): « اى مؤمنان! از الله بترسيد و سخن حق و درست بگوييد (٧٠) تا اعمال و كردارتان را مورد قبول قرار دهد و گناهانتان را بيامرزد هر كس از الله و رسولش اطاعت كند، به درستى كه رستگارى بزرگى به دست آورده است ».

﴿ لَّقَدُ كَانَ لَكُمْمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسُوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْمَوْمُ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴾ (احزاب: ٢١): « به درستی که برای شما [در تبعیّت] رسول الله، الگوی نیکی است؛ برای کسی که ثواب و پاداش الله و روز آخر را توقع دارد و الله را بسیار یاد کند».

﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلِا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمَّرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ اللِّهَيَرَةُ مِنَ أَمَّرِهِمَ ۖ وَمَن يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولُهُۥ فَقَدُ ضَلّاً ﴾ (احزاب : ٣٤) : « هيچ مرد و زن مؤمنى، در كارى كه الله و رسولش داورى كرده باشند اختيارى از خود در آن ندارند، و هركس از الله و رسول الله نافرمانى كند، در گمراهى آشكارى گم شده است ».

﴿ يَوْمَ نُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي ٱلنَّارِ يَقُولُونَ يَلْيَتَنَآ أَطَعَنَا ٱللَّهَ وَأَطَعْنَا ٱلرَّسُولَا ﴾ (احزاب: ۶۶): «روزی که چهرههای آنها در آتش گردانیده شود، میگویند: ای کاش! از الله و رسول او پیروی می کردیم ».

﴾ ﴿ وَإِذَا دُعُوٓاْ إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِۦ لِيَحُكُمُ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُم مُّعْرِضُونَ ﴾ (نور:۴۸) : « و چون به سوی الله و پیامبرش فراخوانده شوند تا درمیانشان داوری کند، آنگاه گروهی از آنان رویگردانند».

﴿إِنَّمَاكَانَ ۚ قَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوَّا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِۦ لِيَحَكُّرُ بَيْنَهُمُّ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا﴾ (نور:۵۱): «مؤمنان هنگامی که به سوی الله و رسولش فرا خوانده شوند تا [رسول الله] میان آنان داوری کند سخنشان تنها این است که می گویند:(شنیدیم فرمان بردیم) ».

﴿ قُلۡ أَطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ وَعَلَيْكُمُ مَّا حُمِّلُتُكُم وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْ تَدُوأً وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْمَلِيثُ ٱلْمَبِيثُ ﴾ (نور:۵۴) : «بگو: الله را اطاعت كنيد و از پيامبر اطاعت كنيد، پس اگر سرپيچي كرديد، بر او [پيامبر] آنچه كه بر آن تكليف شدهايد، و اگر از او اطاعت كنيد هدايت خواهيد شد و بر [عهدهي] پيامبر چيزي جز ابلاغ آشكار نيست!».

﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْـنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ ﴾(نور:٤٣): «كسانى كه با امر او [يعنى رسول الله] مخالفت مىكنند بايد بيم داشته باشند، از اينكه گرفتار فتنهاى شوند و يا اينكه عذاب دردناكى به آنان برسد».

﴿ يَوْمَبِذِ يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَعَصَوُا ٱلرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّىٰ بِهِمُ ٱلْأَرْضُ ﴾( نساء :۴۲): «درآن روز كافران و آنان كه از رسولش نافرمانی كردند آرزو میكنند ای كاش! زمین بر آنان هموار می شد».

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ۖ فَإِن نَنَزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنْنُمُ تُؤَمِنُونَ بِاللّهِ وَٱلْذَوْمِ ٱلْآخِرَ ﴾ (نساء: ٥٩): «اى كسانى كه ايمان آورده ايد! از الله و پيامبر و از اولى الأمر مسلمان اطاعت كنيد و هرگاه در چيزى [يعنى در مسائل دينى و شرعى] اختلاف كرديد آن را به الله و پيامبرش [كه همان قرآن و سنت است] برگردانيد، اگر به الله و روز قيامت ايمان داريد ».

﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤُمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَحِدُواْ فِيَ أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ (نساء: 80): « به پروردگارت که ایشان مسلمان نخواهند بود، تا آن که تو را در اختلافی که میانشان وجود دارد حاکم کنند سپس در دلهای خودشان از آنچه حکم فرمودی تنگی نیابند و با انقیاد و تسلیم قبول کنند».

﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهَ وَمَن تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾ (نساء: ٨٠): «هر كس از پيامبر پيروى نمايد به راستى كه از الله پيروى كرده است ، و هر كس روى گرداند ما تو را به عنوان مراقب ونگاهبان آنها نفرستادهايم».

﴾ ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تُجِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَبِعُونِي يُحِبِبْكُمُ ٱللَّهُ ﴾ (آل عمران : ٣١) : «اگر شما الله را دوست داريد، پس از من [يعنى رسول الله] پيروى كنيد، تا الله شما را دوست داشته باشد».

﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهُمْ رَسُولًا مِّنَ أَنفُسِهُمْ يَتَّلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِ وَيُرَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئْبَ وَٱلْمِحَمُمَةُ وَإِن كَانُواْ مِن قَبِّلُ لَفِي ضَلَلِ مُّبِينٍ ﴾ (آل عمران: ۱۶۴): «خداوند بر مؤمنان منت گذاشت آنگاه که در ميان ايشان پيامبری از خود أيشان فرستاد؛ آيات الله را بر آنها ميخواند وآنان را پاک ميسازد و به آنان کتاب و دانش مي آموزاند؟ يقيناً آنها پيش از اين درگمراهي آشکار بودند».

﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِيِّتِ وَسُولًا مِنْهُمُ يَتُلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِمْ ءَايَنِهِمْ وَيُوكِهِمُ وَيُوكِهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبَلُ لَفِي ضَلَالِ مُّبِينِ ﴾ (جمعه: ٢) : «آن ذاتي كه در ميان درس نخوانده ها پيامبري را از خود آنها برانگيخت، آيات او را بر آنان ميخواند وآنان را پاک مي کند و به آنان کتاب و دانش مي آموزاند و به درستي که آنها پيش از اين در گمراهي آشکار قرار داشتند».

﴾ ﴿ وَمَآ ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُــُذُوهُ وَمَا نَهَـكُمُ عَنْهُ فَٱننَهُواْ ﴾ (حشر:٧): « وآن چه که رسول الله به شما داده است را بگیرید و از آن چه که شما را از آن باز می دارد باز آیید».

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَا تَنَجَيْتُمُ فَلَا تَنَنَجُواْ بِٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ وَمَعْصِيَتِ ٱلرَّسُولِ وَتَنَجُواْ بِٱلْبِرِ وَٱلنَّقُونُ وَالنَّقُونُ وَالنَّقُونُ اللَّهَ ٱلَّذِى إِلَيْهِ عَنَى الرَّسُولِ وَتَنَجُواْ بِٱلْبِرِ وَٱلنَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى إِلَيْهِ عَنَى الرَّسُولِ وَتَنَجُواْ بِالْبِرِ وَٱلنَّقُواْ ٱللَّهَ ٱللَّذِى إِلَيْهِ عَنَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُوالِ

﴿ وَأَنزَلْنَاۚ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونَ ﴾ (نحل: ۴۴): «كتاب را به سوى تو فرود آورديم تا آنچه را كه فرود آمده، براى مردم بيان نمايى!، و تا اين كه آنان بينديشند».

﴿ كُمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنكُمْ يَتَّلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَننِنا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ اَلْكِنَبَ وَالْجِكُمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ مَّا لَمُ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴿ بِهِمَانِ كَهُ بِيامَبرى از خودتان را در ميان شما برانگيختيم، آيات ما را براى شما مى خواند و شما را پاک مى سازد و کتاب و حکمت را به شما مى دهد وآنچه را که نمى دانستيد به شما مى آموزاند».

﴿ وَأَنزَلَ اَللَّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِئنَبَ وَالْحِكُمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ ۚ وَكَانَ فَضْلُ اَللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ (نساء:١١٣): «الله فرود آورد بر تو كتاب و دانش را و آنچه را نمىدانستى به تو آموخته است و فضل الله بر تو بزرگ است».

﴿ وَٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَآ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِئْبِ وَٱلْحِكْمَةِ يَعِظُكُر بِهِۦۚ ﴾ (بقره:٢٣١): ﴿ و نعمت الله را بر خويشتن ياد كنيد و آنچه بر شما از كتاب و علم فرود آورد كه شما را به آن پند مىدهد».

﴿ وَٱذْكُرْنَكَ مَا يُتُـلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ وَٱلْحِكَمَةِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ لَطِيفًا خَبِيرًا ﴾ (احزاب:٣۴): « و ياد كنيد آنچه كه در خانههاىتان از آيات الله و حكمت بر شما خوانده مىشود».

از آیات بالا چنین برداشت می شود که حکمت نیز مانند قرآن از طرف الله گس نازل شده است همانطور که در آخرین آیه چنین بیان شده که حکمت که همان سنت است نیز مانند آیات قرآن چیزی بوده که در خانه های ازواج مطهرات تلاوت شده است .

## وجوب تحاکم به قرآن و سُنَّت با فهم سَلَف و علمای ربَّانی أمَّت

﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِه جَهَنَّمَ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ﴾ (نساء :١١٥): ﴿ و هر كس پس از شناخت حقيقت و روشن شدن راه هدايت براى وى با رسول الله مخالفت كند [يا: از راه و روش رسول الله دور شود] و راهى غير از راه مؤمنان را پيش گيرد، او را به همان جهتى كه روى خود را بدان كرده است رها مىكنيم، و او را وارد جهنم مىكنيم، و چه بد جايگاهى است ».

این آیه تهدید شدیدی است بر کسانی که با سنت به مخالفت برخاسته اند، و راهی غیر از راه مؤمنان حقیقی همچون صحابهی رسول الله گیرای خود انتخاب کرده اند؛ صحابه، اولین مؤمنانی هستند که در این آیه وارد می شوند و رسول الله همراه آنها بوده و اعمال و رفتار آنها را مشاهده نموده و گفته هایشان را شنیده است؛ پس ما باید همچون صحابه شخص رهرو راه رسول الله پی باشیم و دید ما نسبت به سنت همانند آنان باشد، زیرا نزول وحی بر حسب لغت و فهم آنان بوده است و آنان نسبت به لغت عربی آگاهی بیشتری از ما داشتند.

﴿ فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَآ ءَامَنتُم بِهِ ـ فَقَدِ ٱهۡتَدَواۗ قَإِن نَوَلَواْ فَإِنَّا هُمْ فِي شِقَاقِ ﴾ (بقره:١٣٧): ﴿ پس اگر به مانند آنچه شما بدان ایمان آوردهاید ایمان آوردند بیگمان هدایت شدهاند، و اگر پشت کنند پس راه مخالفت و دشمنی را پیش گرفتهاند ».

این آیه خطاب به مشرکین است که اگر میخواهند ایمان بیاورند باید به مثل آنچه صحابهی رسول الله گله ایمان آوردهاند ایمان بیاورند و در غیر این صورت راه دشمنی و ستیز را انتخاب کردهاند. پس این آیه تأییدی است بر ایمان صحابه میشه از طرف الله، زیرا در آن موقع غیر از آنان مؤمنان دیگری نبودهاند که دستور به همرنگی با آنان صادر شود.

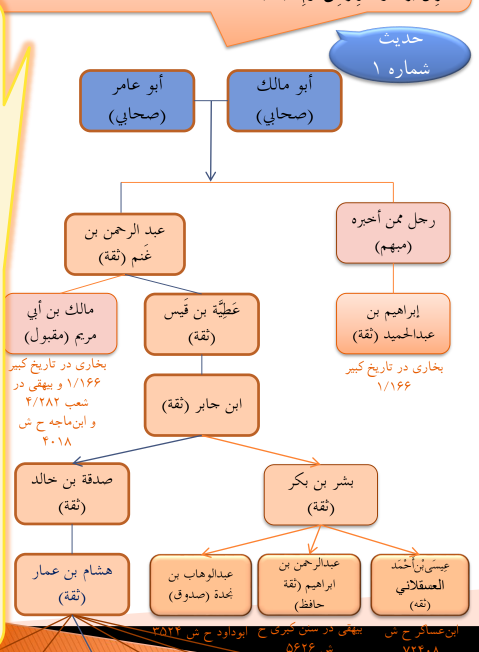
﴿ وَٱلسَّنِهِ قُونَ ﴾ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ (توبه: « و پیشگامان نخستین از مهاجرین و انصار و کسانی که به نیکوکاری از آنان پیروی کردند [یا: راه ایشان را به خوبی پیمودند]، الله از آنان خشنود است، و آنان از او خشنودند».

اختلاف مذموم و بد این است که سنت و فهم صحابه و علماء نسبت به آن سنت برای ما ثابت باشد، امّا ما بیاییم مفهوم جدیدی را بسازیم و استنباط کنیم که برخلاف فهم آنان باشد و با عقل خویش فهم آنان که شاهد وحی بودند و به لغت عربی داناتر بودند را رد کنیم؛ الله گله در سورهی انفال آیهی ۴۶ می فرماید: و و أَطِیعُوا الله و وَرَسُولُهُ وَلَا تَنَرَعُوا فَنَفَشَلُوا وَتَذَهَبُ رِیحُکُون : « و از خداوند و پیامبرش اطاعت و پیروی کنید و با یکدیگر اختلاف و تنازع نکنید، پس سر افکنده و شکست می خورید و قوّت و هیبت شما از میان میرود ».



يَقُولُ النَّبِيَّ ﷺ لَيَكُونَنَّ مِنْ أُمَّتِي أَقْوَامٌ يَسْتَحِلُّونَ الْحِرَ و الْحَرِيرَ وَالْخَمْرَ وَالْمَعَازِفَ وَلَيَنْزِلَنَّ أَقْوَامٌ إِلَى جَنْب عَلَم يَرُوحُ عَلَيْهُمْ بسَارِحَةٍ لَهُمْ يَأْتِيهُمْ يَعْنَي الْفَقِيرَ لِحَاجَةٍ فَيَقُولُونَ ارْجعْ إلَيْنَا غَدًا فَيُبَيِّتُهُمْ اللَّهُ وَيَضَغُ الْعَلَمَ وَيَمْسَخُ آخَرينَ قِرَدَةً وَخَنَازيرَ إلَى يَوْم الْقِيَامَةِ

رسول الله مىفرمايد: افرادى از امت من مي آيند که زنا وابریشم وشراب وآهنگ را حلال میکنند و از انها كسانى كنار كوهى منزل ميگيرند که چويان انها با گلدی خودشان از کنار انها عبور ميكند و فقیری برای حاجتش نزد آنان می رود و به او میگویند که فردا نزد ما بيا! كه الله آنها را در شب هلاک میکند و کوه را بر سر انان خراب میکند و از جمع انها افرادي تا روز قیامت به ميمون وخوك تبديل ميشوند.



محمد بن يزيد ابوبكر الاسماعيلي الدمشقي (ثقه، حافظ) (صدوق) دعلج در منتقی طبرانی در مسند اح ش ۹ شامیین ح ش AVA

امام بخار ي بخاري ح ش 0119

(ابنحجر و دارقطني: ثقه) طبرانی در معجم کبیر ح ش ۳۳۴۱ ودعلج (٩

موسى بن سهل

سفيان (امام ذهبي: ثقه) بيهقى در سنن کبری ح ش 19441

الحسن بن الحسين بنَ عبد الله القطان (دارقطنى: ثقه) ابن حبان ح ش 89.9

#### مدار اسانید این روایت و متون آن

امام بخاري گويد: قَالَ هِشَامُ بْنُ عَمَّارٍ، حَدَّثَنَا صَدَقَةُ بْنُ حَالِدٍ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ يَزِيدَ بْنِ جَابِرٍ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَنْمِ الْأَشْعَرِيُّ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو عَامِر أَوْ أَبُو مَالِكِ الْأَشْعَرِيُّ، وَاللَّهِ عَطِيَّةُ بْنُ قَيْسٍ الْكِلَابِيُّ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَنْمِ الْأَشْعَرِيُّ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو عَامِر أَوْ أَبُو مَالِكِ الْأَشْعَرِيُّ، وَاللَّهِ مَا كَذَبْنِي سَمِّعَ النَّبِيُّ عَلَى النَّعْوَلُونَ الْحِرَ، وَالْمَعَازِفَ مَا كَذَبْنِي سَمِّعَ النَّبِيَّ عَلَى عَلْمَ يَرُوحُ بسَارِحَةٍ لَهُمْ يَأْتِيهِمْ يَعْنِي الْفَقِيرَ لِحَاجَةٍ، فَيَقُولُونَ ارْجِعْ إِلَيْنَا غَدًا، فَيُبَيِّتُهُمُ اللَّهُ وَيَضَعُ الْعَلْمَ وَيَمْسَخُ آخَرِينَ قِرَدَةً، وَخَنَازِيرَ إِلَى يَوْم الْقَيَامَةِ ».

تخریج: بخّاری حدیث شّمارهیُ ۵۱۸۹ و ابن حباًن خ ش ۶۹۰۹ و بیهقی در سنن صغری ح ش ۱۸۹۰ و بیهقی در سنن کبری ح ش ۵۷۸ وطبرانی در مسند شامیین ح ش ۵۷۸ وطبرانی در معتبر کبری ح ش ۱۹۳۴ و معجم کبیر ح ش ۳۳۴۱ و معجم کبیر ح ش ۳۳۴۱ و دعلج در منتقی ح ش ۹

امام بيهقي كويد: أخْبَرَنَا أَبُو عَمْرُو مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ الأَدِيبُ ، أَنبأ أَبُو بَكْرِ الإِسْمَاعِيلِيُّ أَخْبَرَنِي الْحَسَنُ [يَعْنِي ابْنَ سَفْيَانَ] ثنا عَبْدُ الرَّحْمَن بْنُ إِبْرَاهِيم، ثنا بشُرُّ [يَعْنِي ابْنَ بَكْر]، ثنا ابْنُ جَابِر، عَنْ عَطِيَّةَ بْن قَيْس، قَالَ : قَامَ رَبِيعَةُ الْجُرَشِيُّ فِي النَّاسِ فَذَكَرَ حَدِيثًا فِيهِ طُولٌ، قَالَ: فَإِذَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ غَنَّمِ الأَشْعَرِيُّ، قُلْتُ: يَمِينُ حَلَيْتُ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ غَنَّمِ الأَشْعَرِيُّ، قُلْتُ: يَمِينُ حَلَيْتِ عَلَيْهِمْ وَاللَّهِ يَعِينُ أَخْرَى حَدَّثَنِي أَنَّهُ سَمَعَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ يَقُولُ: ﴿ لَيَكُونَنَ فِي أُمَّتِي أَقُوامُ مِنْ الْعَلَمَ، وَيَمْسَخُ مِنْهُمْ آخَرِينَ فَي أُمَّتِي أَقُوامُ إِلَيْنَا عَلَم بَوْكُ عَلَيْهِمْ الْعَلَمَ، وَيَمْسَخُ مِنْهُمْ آخَرِينَ فَرَازِينَ وَالْحَمْنَ وَالْحَرِيرَ، وَالْحَمْنَ، وَالْمَعَاذِفَ، وَلَيُنْزِلُنَّ أَقْوَامٌ إِلَيْ عَلَم بَوْحُ عَلَيْهِمْ الْعَلَمَ، وَيَمْسَخُ مِنْهُمْ آخَرِينَ فَي أُمْتِي أَقُوامُ فَيَقُولُونَ: ارْجِعْ إِلَيْنَا غَدًا، فَيُبَيِّتُهُمْ فَيَضَعُ عَلَيْهِمُ الْعَلَمَ، وَيَمْسَخُ مِنْهُمْ آخَرِينَ قَوْرَاقِيلَ إِلَيْنَا غَدًا، فَيُبَيِّتُهُمْ فَيَضَعُ عَلَيْهِمُ الْعَلَمَ، وَيَمْسَخُ مِنْهُمْ آخَرِينَ قَوْرَاقِيلَ إِلَيْنَا غَدًا، فَيُبَيِّتُهُمْ فَيَضَعُ عَلَيْهِمُ الْعَلَمَ، وَيَمْسَخُ مِنْهُمْ آخَرِينَ قَوْرَاقُ وَحَنَاذِيرَ إِلَى يَوْمُ الْقِيمَةِ ".

تخریج: بیهقی در سنن کُبری ح ش ۵۶۲۶ و ابن عساکر در تاریخ دمشق ح ش ۷۲۴۰۸

امام ابوداود كويد: حَدَّنَنَا عَبْدُ الْوَهَّابِ بْنُ نَجْدَةً، حَدَّثَنَا بشْرُ بْنُ بَكْرٍ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ يَزِيدَ بْنِ جَابِر، قَالَ: حَدَّثَنَا عَطِيَّةُ بْنُ قَيْسٍ، قَالَ : سَمِعْتُ عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ غَنْمِ الْأَشْعَرِيَّ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو عَامِرٍ أَوْ أَبُو مَالِكٍ وَاللَّهِ يَمِينُ أُخْرَى مَا كَذَّبْنِي أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى يَقُولُ: ﴿ لَيَكُونَنَّ مِنْ أُمَّتِي أَقْوَامٌ يَسْتَحِلُّونَ الْحَزَّ وَالْحَرِيرَ، وَذَكَرَ كَلَامًا، قَالَ : يُمْسَخُ مِنْهُمْ آخَرُونَ قِرَدَةً وَخَنَازِيرَ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ».

تخریج: ابوداود ح ش ۳۵۲۴

امام ابن ابي شيبه گويد: حَدَّنَنَا زَيْدُ بْنُ الْحُبَاب، عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ صَالِح، قَالَ: حَدَّنَنَا حَاتِمُ بْنُ حُرَيْت، عَنْ مَالِكِ بْنِ أَبِي مَرْيَمَ، قَالَ: " تَذَاكُرْنَا الطِّلاَءَ فَدَحَلَ عَلَيْنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ غَنْمٍ فَتَذَاكَرْنَاهُ "، فَقَالَ : حَدَّثَنِي أَبُو مَالِكِ الطَّسْعَرِيُّ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَضْرَبُ عَلَى رُءُوسِهِمْ الأَشْعَرِيُّ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَضْرَبُ عَلَى رُءُوسِهِمْ اللَّمْعَازَفِ وَالْفَيْنَاتِ، يَخْسَفُ اللَّهُ بِهِمُ الأَرْضَ وَيَجْعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ ».

تَخریجَ: ابنابیشیبه ح ش ۲۳۱۵۳ و َبَخْاری در تاریخ کبیر ۶۶٪ م م ۱۸۱۶ و بیهقی در شعب ۴/۲۸۲ وابن ماجه ح ش ۴۰۱۸ و ابن حبان ح ش ۶۹۱۳ وطبرانی در معجم کبیر ح ش ۳۳۴۴ و در شامیین ح ش ۲۰۳۹



#### اعتراضات بر اسناد این حدیث:

#### گفته شده: (این حدیث را بخاری از هشام بن عمار نشنیده و به طور معلق روایت کرده است).

جواب: اول: معلق به روایتی گفته می شود که از ابتدای اسناد از جهت صاحب کتاب، یک یا دو راوی یا بیشتر حذف شوند و صاحب روایت از الفاظی همچون (قال) و (قیل) و (روی) و (عن) استفاده کند!. (تدریب الراوی ۱/۱۷۷).

در این حدیث امام بخاری از هشام بن عمار با لفظ (قال) روایت میکند که در معلقات خود نیز به کار میرد!؛ ولی چون هشام بن عمار شیخ بخاری است و امام بخاری سه حدیث دیگر را با لفظ (حدثنا و حدثنی و قال) از هشام روایت کرده است، این روایت معلّق نیست!، زیرا همانطور که گفتیم معلّق روایتی است که یک یا دو راوی یا بیشتر از آن اسناد حذف شوند و این حدیث در صورتی شامل معلقاتش است که آن راوی شیخش نباشد و بین بخاری و آن راوی واسطهای باشد ولی در غیر این صورت همان طور که امام ابن کثیر گفته است: (این حدیث متصل است ... و امام بخاری چون این روایت را از طریق عرض ایعنی عرضه کردن حدیث بر شیخ در حالی که بشنود و تأیید کند] و مناوله [یعنی اینکه شیخ کتابش را به شاگردش دهد!] شنیده، این صیغه را به کار برده است!). (ن.ک: الباعث الحثیث ۱/۱/۱۲).

دوم: شاید کسی بگوید که بعضی از علماء مثل امام ابن حجر اقرار داشته اند که این حدیث معلّق است!؟ ولی باید بگوییم که عبرت به دلیل است نه به حکم! زیرا تعریف معلّق همان طور که گفتیم بر این اسناد صادق نیست؛ مگر اینکه گفته شود که امام بخاری در این حدیث تدلیس کرده و تظاهر داشته که این حدیث از شیخش می باشد و آن را از شیخش نشنیده باشد!.

سوم: اگر هم بپذیریم که این حدیث معلق است در پاسخ گفته میشود: که ما دو نوع معلق داریم ۱-مجزوم (با لفظی مانند: قال) ۲- غیر مجزوم (با لفظی همچون قیل)؛ که صغیهی مجزوم آن دلالت بر این دارد که آن روایت نزد امام بخاری صحیح است. (الباعث الحثیث ۱/۱۲۱).

چهارم: اگر بپذیریم که این حدیث نزد بخاری معلق است میبینیم که ائمه ی دیگری همین حدیث را با اسانید متصل و صحیحی از هشام بن عمار روایت کردهاند مثل: امام ابوعوانه در مستخرجش و طبرانی و بیهقی و دیگران ...

#### گفته شده: (هشام بن عمار ضعیف است و علماء از او انتقاد کردهاند).

اول: امام ذهبی دربارهی وی گفته: (صدوق است و روایتهای بسیار و منکری دارد). جواب: امام ابویعلی خلیلی در کتاب الارشاد فی معرفه علماء الحدیث ۱/۲۸۷ می گوید: (هشامبن عمار دمشقی ثقه است؛.. و شاید در روایتهای وی از علمای شام احادیث غریبی واقع شود، و این ضعف از طرف شیوخش می باشد نه از خودش!) و امام ذهبی نیز که از وی انتقاد کرده نام او را در کتاب "ذکر من تُکُلِّم فیه وهو موثق" یاد کرده است و شرطش در این کتاب چنین است که، کسی که رتبهاش از حسن پایین تر است را در این کتاب ذکر نکند!.

دوم: ابوحاتم رازی دربارهاش گفته: (صدوق است و حفظ وی تغییر یافته است).

جواب: گفته ی ابوحاتم در نقل سابق ناقص است و کامل آن در تهذیب الکمال ۳۰/۲۴۸ چنین است: (هشام بن عمار در پیری حفظش تغییر یافته و هر کتابی به او می دادند می خواند و هر آنچه به او گفته می شد را می گفت! و قبلا قوی تر بوده! و از روی کتابش می خواند!)؛ پس تغییر حفظ هشام بن عمار مطلق نبوده بلکه این تغییر به هنگام پیری اش بوده است!.

امام بخاری نیز با هشامبن عمار قبل از پیریاش به هنگام ورود به دمشق بعد از سفر بغداد (سال ۲۱۰ هجری قمری) ملاقات داشته و هشامبن عمار نیز در سال ۲۴۵ هجری قمری فوت شده و امام بخاری به هنگام پیری هشامبن عمار مشغول تدریس بوده است (ن.ک: سیر اعلام نبلاء ۱۱/۴۲۰–۴۳۵).

امام بخاری میگوید: در سفرم به شام با امام فریابی و ابومسهر و دیگران ملاقات داشتهام (تاریخ دمشق، ابن عساکر ۵۲/۵۸ و سیر اعلام النبلاء ۱۲/۴۰۷)؛ و امام فریابی در سال ۲۱۲ هجری قمری و امام ابومسهر در سال ۲۱۸ هجری قمری فوت شدهاند که تاریخ وفات آنان دلالت بر این دارد که امام بخاری قبل از سال ۲۱۳ هجری قمری به شام رفته است و نیز امام بخاری کتابش را قبل از سال ۲۳۳ هجری قمری به اتمام رسانده و آن هم قبل از وفات امام یحیی بن معین که کتاب صحیح بخاری را مراجعه میکند (ن.ک: مقدمهی فتح الباری ص ۴۹۱) یعنی حداقل ۱۲ سال قبل از وفات هشام بن عمار، و غیر از بخاری کسانی دیگر نیز هستند که قبل از پیری هشام بن عمار احادیث را از او شنیدهاند که در شجرهی اسناد در صفحهی قبلی ذکر شدهاند.

اما گفته ی ابوحاتم که هر آنچه به هشام بن عمار می گفتند و تلقین می کردند را نقل می کرد؛ تحلیل و تفسیرش چنین است که: خود هشام بن عمار به شاگردانش می گفت: (اگر روایت شده به من بگویید و من نگاهی به کسی که متحمل آن اشتباه است ندارم!)؛ یعنی: وظیفه ی من نقل کردن حدیث است و کاری به صحّت و ضعف آن ندارم و به همین دلیل است که امام ابوداود از او انتقاد دارد و نقل می کند که وی بیش از برسی نقل کرده که اصل مُسند و متّصلی ندارد زیرا مهم برای وی نقل کردن احادیث بوده نه بررسی راویان آن روایت!! و با وجود این انتقادات علامه یحیی بن معین از بزرگان علمای جرح و تعدیل درباره ی او می گوید که باهوش و زیرک است! (تهذیب الکمال ۲۴۸۸).

#### سوم: امام نسائى دربارهاش گفته: "لا بأس به" يعنى: مشكلى ندارد!

جواب: در علم جرح و تعدیل امام نسائی از جمله علمایی به شمار می آید که در جرح و انتقاد از راویان سختگیر و متشدد است (ن.ک: ضوابط الجرح والتعدیل؛ تألیف عبد العزیز بن محمد العبد اللطیف ص ۹۴)؛ به همین علّت این گفته ی امام نسائی به نسبت هشام بن عمار تعدیل است! به عنوان مثال امام ابن حجر در مقدمه ی فتح الباری ص ۳۸۶ و ۳۸۷ درباره ی إبراهیم بن منذر حزامی که امام نسائی او درباره اش گفته: "لا بأس به" گوید: (این راوی یکی از ائمه بوده که امام ابن معین و ابن وضاح و نسائی او را ثقه دانسته اند!) و علمای زیادی نیز با عادل بودن هشام بن عمار موافق هستند و او را ثقه و صدوق دانسته اند مثل: امام بخاری که احادیثش را در کتاب صحیحش ذکر کرده و یحیی بن معین و عجلی و ابن حبان و دارقطنی و ابن حجر و خلیلی و ذهبی ... (ن.ک: تهذیب الکمال ۲۰/۲۴۷ و ثقات، عجلی

آخرین مطلب: گفته شده که امام احمد رحمه الله دربارهی هشام بن عمار میگوید: (سبکسر است و پرت و پلا میگوید).

جواب: ۱- علمایی که هم دوره و اقران هستند و با هم در مسائل اعتقادی اختلاف دارند جرح آنان در همدیگر پذیرفته نمیشود! (لسان المیزان؛ ابن حجر ۱/۱۶ و ذکر اُسماء من تُکُلِّمَ فیه وهو مُوَثَّق؛ ذهبی ص ۴۶).

۲− این گفته ی امام احمد در جواب نامه ای است که امام مروزی از طرف کسانی که مجهول هستند به دست امام احمد می رساند که گفته اند: هشام بن عمار می گوید: (الفاظ جبریل و محمد با قرآن مخلوق است و اینکه در خطبه اش گفته: خداوند به وسیله ی آفریده های خود بر مخلوقاتش متجلی می شود!؟ ..)؛ پس امام احمد خودش این صحبت را از هشام بن عمار نشنیده است بلکه کسانی این حرفها را به او نقل کرده اند که مشخص نیستند و جواب امام احمد در مقابل سؤال آنان می باشد! و امام ذهبی در کتاب تهذیب تهذیب الکمال ۹/۲۹۷ و میزان اعتدال ۴/۳۰۲ از هشام بن عمار دفاع می کند و می گوید: (امام هشام بن عمار از رتبه والایی برخوردار بوده و یکی از مراجع در قرآن و سنت است و آنچه که امام احمد بر او ایراد گرفته را می توان تأویل نمود و بر وجه خوبی از آن برداشت کرد!!).

گفته شده: (امام شوکانی در کتاب نیل الاوطار درباره ی صدقه از ابن الجنید از یحیی بن معین نقل کرده که گوید: احادیثش درست نبوده است!؟).

پاسخ: اول: یک دانش آموز که در ابتدای تحصیل علوم حدیث است باید بداند که اگر میخواهد در مورد یک راوی که نام آن در بخاری و مسلم و ... آمده است تحقیق کند به چه کتابی مراجعه کند!؟ مثل کتاب تقریب التهذیب و تهذیب الکمال و ... که دربارهی راویان کتابهای صحیح بخاری و مسلم و سنن چهارگانه از لحاظ علم رجال و جرح و تعدیل نوشته شده است نه یک کتابی که در قرن سیزدهم در شرح احادیث از لحاظ فقهی نوشته شده است !!؟؟

دوم: این صدقه که امام یحیی بن معین و امام احمد از او انتقاد کردهاند اسمش صدقه بن عبد الله السَّمین است نه صدقه بنِ خالد!؟ و آن کسی که چنین حرفی را زده اگر به خودش زحمتی می داد و کتاب به تهذیب الکمال امام مِزِی مراجعه می نمود، متوجه می شد که در بین شیوخ هشام بن عمار و همچنین در بین شاگردان عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ یَزِیدَ بْنِ جَابِر کسی به اسم صدقه بن عبد الله وجود ندارد!؟

سوم: امام ابن حجر در تقریب التهذیب (ش ۲۹۲۷) در مورد صدقه بن خالد می گوید: (ثقه است) و در مقدمه ی فتح الباری (ص ۹۱) می گوید: (نزد همه ی علماء، ثقه است) و در شرح همین حدیث در فتح الباری ۱۰/۵۴ نیز نقل می کند که هیچ اختلافی در ثقه بودن صدقه بن خالد نیست!؟

گفته شده: (مدار این روایت بر عبدالرحمن بن غَنْم میباشد و در اسم دو صحابی اضطراب حاصل شده و ابو عامر مجهول است!؟).

جواب: اول: واقع شدن مدار این روایت بر عبدالرحمن بن غنْم دلیلی بر ضعف آن نیست؛ زیرا نزد علمای اهل سنت احادیث آحاد صحیح، فائده ی علم و عمل را دارند و امام بخاری اولین حدیث کتاب صحیحش را آحاد قرار داده که مدار آن در سه طبقه بر یک راوی است (یحْیی بْنُ سَعید الْأَنْصَارِیُّ از مُحَمَّدُ بْنُ إِبْراَهِیمَ النَّیْمیُّ از عَلْقَمهٔ بْنَ وَقَاصِ اللَّیْثیَّ از عُمرَ بْنَ الْخَطَّابِ رَضِیَ اللَّهُ عَنْه) و از نظر بعضی علماء (مثل: یحیی بن بکیر و لیث و ابنهیعه و..): عبدالرحمن بن غَنْم صَحابی است! (ن.ک: تهذیب الکمال ۱۷/۳۴۱) و از نظر دیگران از علمای حدیث عبدالرحمن بن غَنْم از بزرگان تابعین است، و علامه ابن شعد در کتاب طبقات ۷/۴۴۱ او را در طبقه ی اول تابعین از اهل شام قرار می دهد و می گوید: (إن شاء الله ثقه بوده است و عمر بن الخطاب وی را به شام می فرستد تا علوم شرعی را به مردم بیاموزد ...) و امام عجلی در کتاب الثقات (ص ۳۳) می گوید: (از علمای تابعین اهل شام بوده و از بزرگان تابعین و ثقه است). (ن.ک: تهذیب الکمال ۱۷/۳۴۰).

دوم: اضطراب و اختلاف در اسم صحابی نزد علمای حدیث عیب و علّتی محسوب نمی شود که با آن حدیث را تضعیف نمود، زیرا صحابه همه عادل هستند و در مسألهی عدالت صحابه اجماع است و آن اضطراباتی که در تعیین اسم این دو صحابی در اسناد واقع شده است از طریق مالک ابن أبی مریّم بوده که رتبهاش در علم جرح و تعدیل مقبول است و مخالفت وی با علمای ثقات اعتبار ندارد!. (ن.ک: فتح الباری ۱۰/۵۵ و نکت ابن الصلاح نوع نوزدهم).

سوم: امام بخاری در کتاب الکنی ص ۵۶ می گوید: (ابوعامر اشعری صحابی است) و همچنین امام خلیفه بن خیاط در کتاب طبقات (ص ۵۵۶) او را ضمن صحابه محسوب می کند و می گوید: (ابوعامر اشعری اسمش عبد الله بن هانئ است و گفته شده: بن وهب و گفته شده عبید الله بن وهب در زمان خلافت عبدالملک بن مروان فوت شده و ابومالک اشعری در زمان خلافت عمر بن الخطاب فوت شده است). ن.ک: الاصابه، ابن حجر ۷/۲۵۳.

ناگفته نماند که این روایت را شمار زیادی از علمای حدیث صحیح دانستهاند و تنها کسی که از علمای قدیم بر صحت این روایت اعتراض نموده ابنحزم ظاهری است؛ و کسانی که این روایت را صحیح دانستهاند از این قرارند: ۱- بخاری ۲- ابوبکر اسماعیلی ۳- ابنحبان ۴- ابن الصلاح ۵- ابنالجماعه ۶-ابن القیم ۷- ابنکثیر ۸- ابنالملقن ۹- عراقی ۱۰- ابنرجب ۱۱- عینی ۱۲ ابنحجر ۱۳ سخاوی ۱۴- احمد شاکر ۱۵- آلبانی و ..

#### اعتراضات بر مُتن این حدیث:

گفته شده: دلالت اقتران در این حدیث ضعیف است زیرا حرمت پوشیدن لباس ابریشمی مثل زنا و نوشیدن مشروب نیست!!

پاسخ: دلالت اقتران با واو چند حالت دارد که حالت اول آن: چنین است که واو بین دو جملهی کامل قرار بگیرد که نزد جمهور علماء دلالت اقتران در این حالت ضعیف است؛ مثل: ﴿ كُلُواْ مِن ثَمَرِهِ وَ إِذَا آَوْمَرَ وَ اَتُواْ حَقَّهُ، يَوْمَ حَصَادِهِ ﴾ (انعام: ۱۴۱): «از محصولات [خودتان] هرگاه ثمره دادند بخورید و به هنگام چیدن و دروکردنشان زکات آنها را بدهید »؛ در این آیه واو بین دو جملهی کامل قرار گرفته پس حکم دو جمله مثل هم نمی باشد و خوردن از محصولات مباح و زکاتش واجب است! (شرح کوکب منیر ۳/۲۶۰)

حالت دیگر: چنین است که معطوف ناقص باشد و اگر معطوف علیه حذف شود خودش به تنهایی معنای کاملی ندهد مثل عطف مفردات بر همدیگر چنانچه در حدیث معازف که در پی تحقیق آن هستیم میباشد! به عنوان مثال: (احمد خوب است و محمد) که اگر جملهی احمد خوب است را حذف کنیم کلمهی محمد به تنهایی معنایی نمی دهد زیرا بدون خبر می شود!؟ و در حدیث معازف نیز اگر جملهی "زنا را حلال می کنند" را حذف کنیم دیگر ابریشم و مشروب و آهنگ به تنهایی معنا نمی دهند!!

که در این چنین حالتی به اتفاق علماء اقتران مفردات بر همدیگر دلالت بر مشترک بودن حکم آنها با همدیگر است! و کسانی که این اجماع را نقل کردهاند از این قرارند: امام زرکشی در البحر المحیط فی اصول الفقه ۱۱۱-۸/۱۱۰ و شوکانی در ارشاد الفحول ص ۲۴۸ و علاء الدین بخاری در کشف الأسرار ۲/۲۶۱ و صدر الشریعه در التئضیح لمتن التنقیح ۱/۱۸۵–۱۹۱ و قرافی در نفائس الأصول ۳/۳۳۷ و ابن حزم در الأحکام ۱/۵۱.

پس همانطور که زنا حرام است پوشیدن لباس ابریشمی (برای مرد) و مشروب و آهنگ نیز حرام هستند!!

گفته شده: نزد ابن ماجه در سننش تهدید بر نوشیدن مشروب است، و شنیدن آهنگ از جهت نقل کامل آن واقعه است!؟.

جواب: روایتی که به آن استناد شده با احادیث صحیح دیگر مغایرت دارد و مدار این روایت که به آن استناد شده بر مالک بن أبی مریم است، و قبلاً بیان شد که رتبهاش مقبول است، و همان طور که ابن حجر گفته این چنین راویانی که این وصف به آنان تعلق گرفته شده به احادیثشان استناد نمی شود و ضعیف است مگر اینکه راوی دیگری در آن روایت او را تأیید کند و مالک بن أبی مریم نیز با وجود ضعیف بودنش با مجموعهای از ثقات در نقل حدیث مخالف بوده است! پس نباید به این روایت ضعیف دامن بزنیم و احادیث دیگری که اسانید آن صحیح است را رها کنیم!؟

گفته شده: این عقوبتی که بر این اشخاص فرو فرستاده شده به خاطر حلال دانستن یکی از اصناف مذکور در این روایت نیست! بلکه این عقوبت بر انجام دادن تمامی این کارها با هم است و آن هم به خاطر زیاده روی در خوش گذرانی و فساد است!؟

جواب: اول: در علم اصول فقه ما یک قاعده داریم و آن هم اینکه: (در نصوصی که وعید و تهدید در آن آمده چیزهای مباح و حرام با هم ذکر نمی شوند زیرا نباید انسان برای انجام دادن کار مباحی تهدید و توبیخ شود به عنوان مثال: درست نیست که گفته شود اگر زنا کردی و آب خوردي عذاب ميبيني!)؛ امام ابوبكر جصاص در كتاب فصول في الأصول ٣/٢۶٣ ميگويد: (اگر پیرو و رهرو راه مؤمنین نبودن کار بدی نبود با مخالفت با رسول الله ﷺ مقارنه نمی شد؛ پس وقتی این فعل را با مخالفت با رسول الله ﷺ مقارنه میکند و انجام دهندهی آن را مذموم میشمارد دلیل بر صحیح بودن قاعدهای است که ذکر کردیم و آن هم با دو وجه: اول: اینکه اگر به تنهایی بد نبود با مخالفت با رسول الله ﷺ در یک آیه با هم جمع نمی شدند (ن.ک: صفحهی ۴ آیه ۱۱۵ سورهی نساء)!؛ دوم: اینکه مذمّت و بدی بر هر دو کار با هم صورت گرفته است، و اگر ترک کردن راه مؤمنين كار بدى نبود نبايد همراه با مخالفت با رسول الله ﷺ ذكرِ مىشد! آيا نمى بينى كه فرمودهى الله ﷺ : ﴿وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ﴾ الله ﷺ : ﴿وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسُ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ﴾ (الفرقان: ۶۸) : « و کسانی که همراه با الله معبود دیگری را به فریاد نمیخوانند، و جانی را که خداوند [خونش را] حرام کرده است جز به حق نمیکشند، و زنا نمی کنند »؛ دلیلی است بر این که هر کدام از این کارها به تنهایی بد هستند که انجام دهندهی ان مستحق عقوبت است هرچند که در اين سخنان با هم جمع شدهاند!). (ن.ك: العده في اصول الفقه ٢/١٨٤ و كتاب تبصره ابو اسحاق شیرازی صفحهی ۲۰۲ و احکام الفصول، امام باجی صفحهی ۳۷۳ و ابنالسمعانی در القواطع فی اصول الفقه ۱/۴۶۴ و ابن عقيل در الواضح في اصول الفقه ٥/١١١ و سرخسي در اصول ١/٣٠٧ و رازي در المحصول في علم الأصول ۴/۳۶...).

دوم: در حدیث آمده که: (افرادی از امت من میآیند که زنا وابریشم وشراب و آهنگ را حلال میکنند ... و در دنبالهی آن آمده که بعضی از کسانی که چنین کاری را انجام میدهند تبدیل به خوک و میمون میشوند ... )؛ این حدیث دلالت بر این دارد که آنان زنا را برای خودشان حلال میکنند و مشروب را برای خودشان حلال میکنند و پارچهی ابریشم را برای خودشان حلال میکنند و آهنگ را برای خودشان حلال میکنند!! یعنی: حلال کردن به هر کدام از اینها به تنهایی بر میگردد!

سوم: عقوبتی که برای چنین کسانی گذاشته شده و آن هم تبدیل شدن به خوک و میمون؛ دلیل بر این است که هرگاه شخصی این کارهای حرام را با هم انجام دهد عقوبت وی سخت تر و دردناک تر است! مثل فرموده ی الله ﷺ: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَنْعُوكَ مَعُ ٱللَّهِ إِلَهُا ءَاخَرَ وَلَا يَقَتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللّهُ اللهِ عَلَى وَلَا يَقُتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللّهُ اللهِ عَلَى وَلَا يَوْمُ ٱلْقِينَمَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَانًا ﴾ (الفرقان: الله معبود دیگری را به فریاد نمی خوانند، و جانی را که خداوند [خونش را] حرام کرده است جز به حق نمی کشند، و زنا نمی کنند و هرکس چنین کند کیفر آن را می بیند (۶۸) عذاب او در قیامت دو چندان می گردد و خوار و ذلیل جاودانه در عذاب می ماند ».

گفته شده: این حدیث خبری است از آنچه در امت محمد ﷺ واقع میشود و از این خبری که از آینده است نمی توان حکمی را استنباط کرد!؟

پاسخ: آری! در این حدیث خبری از آنچه در آینده رخ میدهد یاد شده است و آن هم حلال کردن بعضی از محرمات و تبدیل شدن عدهای به خوک و میمون! ولی هر کدام از اینها حکم مستقلی دارند و عقوبت تبدیل شدن به خوک و میمون بر مجموعه ی این کارهاست پس حلال دانستن حرام یک طرف قضیه و عقوبت بر چنین کاری طرف دیگر قضیه است و اینگونه برداشتها که از جهت خبر آمده در قرآن زیاد است مثل خبر از عقوبتی که بر قوم لوط علیه السلام فرستاده شد که با آن عملشان مستحق عقوبت شدند و این خبر برای بیان حرام بودن کار آنان کفایت میکند، زیرا ممکن نیست که به علّت کار حلالی عقوبت ببینند!؟

گفته شده: با توجه به کلام علامه ابن العربی رحمه الله: کلمهی یستحلون دو معنا دارد: اول: اعتقاد به حلال بودن آن کار؛ و دوم: زیاده روی در انجام دادن یک کار؛ زیرا حلال دانستن یک چیز حرام مانند زنا، کفر است!

جواب: امام ابن حجر عسقلانی در فتح الباری ۱۰/۵۵ گفته ی ابن العربی را کامل چنین نقل می کند که علامه ابن العربی می گوید: (احتمال دارد معنای آن چنین باشد که آنان اعتقاد دارند که آن کار حلال است و احتمال دارد که این گفته در حکم مجازی بر زیاده روی آنان باشد؛ یعنی: آنان در نوشیدن مشروب زیاده روی می کنند همان طور که در کار حلالی زیاده روی می شود...). پس مقصود علامه ابن العربی در حکم مجازی این است که آنها علاوه بر حلال دانستن آن کار، بدون هیچ ترس و مبالاتی این کار را انجام می دهند!

گفتهاند: در معنای معازف اختلاف است و در کتابهای لغت به معنای ادوات موسیقی و آهنگ و نیز بازی و بازیکننده و خواننده هم می آید!!؟

جواب: در لغت عربی بین لفظ عزف و عازف و معازف فرقهایی وجود دارد! که از این قرارند: اول: کلمه ی عزف سه معنا دارد: ۱- بازی با ادوات موسیقی و آهنگ ۲- ادواتی که با آن آهنگ به عمل می آید ۳-صدای آهنگ و صدای باد و ... (ن.ک: لسان العرب ۹/۲۴۴ و العین، فراهیدی ۱/۳۶۰ و قاموس محیط، فیروز آبادی ص ۱۰۸۴).

دوم: کلمه ی عازف دو معنا دارد: ۱- خواننده یا آوازخوان! ۲- کسی که با ادوات موسیقی آهنگ میزند! (ن.ک: الصحاح، جوهری ص ۴۶۷ و لسان العرب ۹/۲۴۴ و قاموس محیط، فیروزآبادی ص ۱۰۸۴).

سوم: کلمه ی معازف فقط یک معنا دارد و آن هم ادوات آهنگ و موسیقی مثل عود وطبل و دف و تار ... و این مسأله بین علمای لغت اتفاق است. (ن.ک: لسان العرب ۹/۲۴۴ و العین، فراهیدی ۱/۳۶۰ و قاموس محیط، فیروزآبادی ص ۱۰۸۴ و الصحاح، جوهری ص ۴۶۷ و النهایه فی غریب الحدیث، ابن الأثیر ۳/۴۵۷ و محیط، ابن عباد ۱/۶۸ و مخصص، ابن سیده ۷/۴۹۰ و المصباح المنیر، فیومی ۲/۴۰۷ و المغرب فی ترتیب المعرب، مطرزی ۲/۶۰ و تهذیب اللغه، ازهری ۱/۱۹ ومجمع البحرین، طریحی ۳/۲۲۸ و تاج العروس، زبیدی ص ۶۰۲۸).

خلاصه: اینکه اگر لفظ (عزف) به صورت جمع با لفظ (معازف) بیاید فقط معنای ادوات موسیقی را دارد و همانند آن کلمه ی 'قرء "که جمع آن 'قروء و أقراء "میباشد؛ و کلمه ی 'قرء "به طور مفرد دو معنا دارد ۱ – حیض (یا قاعده ی ماهیانه ی زن) و ۲ – پاکی از حیض! و اگر به صورت جمع با لفظ 'قراء " بیاید به معنای حیض است (حدیث: دعی الصلاة أیام أقرائك) و اگر جمع آن با لفظ 'قروء " بیاید به معنای پاکی بعد از حیض است (مثل: ﴿ وَٱلْمُطَلَقَتُ يُرَبَّمُن ِ بِأَنفُسِهِنَ ثَلَثَةَ قُرُوءً ﴾) و مثالهای دیگر نیز وجود دارد که امام تلمسانی در کتاب "مفتاح الأصول فی بناء الفروع علی الأصول "صفحه ی ۸۰ به آن اشاره می کند.

گفتهاند: این حدیث تعارض دارد با احادیث دیگری در صحیح بخاری و مسلم که دلالت بر این دارد که در زمان رسول الله از آهنگ و موسیقی استفاده میکردند؛ مثل حدیث عائشه بیشی که مشهور است به حدیث 'ام زرع'' که در آن حدیث آمده که یازده زن وصف شوهرانشان کردند ... و دهمی گفت: (شتران وقتی صدای عُود (یا همان تار) را میشنوند میدانند که باید برای قربانی شدن به خاطر مهمانان آماده شوند!!).

جواب: نقل این واقعه از طرف رسول الله ﷺ از آنچه است که در زمان جاهلیت انجام گرفته نه در زمان خودش!! و این روایت به طور کامل با ذکر اینکه یازده زن در زمان جاهلیت جمع شدند نزد امام طبرانی در معجم کبیر حدیث شماره ی ۱۸۸۳۰ و امام نسائی در سنن کبری ۱۹/۱۳۱ با اسناد صحیحی آمده است، پس استدلال به این روایت کاملا نادرست است!؟

گفته شده: متن حدیث معازف مشکل دارد از این جهت که در بعضی از روایتهای آن کلمه ی "یستحلون" آمده و در بعضی دیگر این کلمه نیامده است!؟ و همچنین جایی کلمه ی "الخز" و جایی "الحر" آمده و جایی هیچکدام از اینها ذکر نشده است و همچنین کلمه ی "معازف" در بعضی از روایتها آمده و در بعضی دیگر نیامده است!؟؛ و این اختلافات دلیل بر اضطراب در این روایت است.

جواب: هیچ اضطرابی در این روایت نیست! زیرا: اول: کلمهی "یستحلون" در تمامی روایتها ذکر شده مگر روایتی که با اسناد مَالِک ِبْنِ أَبِی مَرْیَمَ روایت شده است!؟ و این راوی ضعیف است و اختلاف او با ثقات اعتبار ندارد!!

دوم: کلمه ی "الحر و الخز" نیز در تمامی روایتها ذکر شده مگر روایتی که با اسناد مالک بن أبی مریم روایت شده است! و اما اختلاف در نقطههای این کلمه که موجب تغییر معنا می شود وجود دارد؛ همان طور که علامه ابن حجر در فتح الباری ۱۰/۵۷ می گوید: (ابن ناصر این کلمه را چنین یاد کرده: با "حای" بدون نقطه و کسره و "رای" خفیف که همان شرمگاه است و در بیشترین روایتهای صحیح بخاری چنین آمده است! ... و امام ابن العربی گوید: این کلمه با دو نقطه [یعنی: الخز] تصحیف و اشتباه است و آن چه در روایتهای ما آمده بدون نقطه [یعنی: الحر] است که همان شرمگاه می باشد و مقصود این است که زنا را حلال می کنند ...).

سوم: کلمهی ''معازف'' نیز در بیشترین روایتها از هشام بنعمار یاد شده و روایت بیهقی در سنن کبری حدیث شمارهی ۵۶۲۶ با اسناد عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ إِبْرَاهِیمَ از بِشْرٌ بْنَ بَکْرٍ نیز روایت هشامبنعمار را تأیید میکند. والله أعلم.

#### يَقُولُ النَّبِيَّ ﷺ " إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَ عَلَيْكُمْ الْخَمْرَ، وَالْمَيْسِرَ، وَالْكُوبَةَ "، وَقَالَ : " كُلُّ مُسْكِر حَرَامٌ " رسول الله مىفرمايد: الله بر حديث عبد الله بن شما مشروب و شماره ۲ عباس (صحابي) قمار و طبل را حرام گردانیده است! و هر چیزی قَيْسُ بْنُ حَبْتَرِ مستكننده باشد النَّهْشَلِيَّ (نسائيوابوزرعه وابن حجر: ثقة) حرام است! عَبْد الْكُرِيمِ عَلِيٌّ بْنَ بَذِيمَة الْجَزَرِيَّ (ابنمعينوابوزرعه (ثقة؛ ثبت) وابن حجر: ثقة) عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ إسْرَائِيلُ بن يُونس سُفْيَانُ الثَّوريّ عَمْرو (نسائي (ثقة؛ امام) وابن حجر: ثقة) (ثقة) عَبْدُ الْجَبَّارِ بْنُ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ عُبدُ اللَّهِ بْنُ رَحَاء مُحَمَّدٍ (ثقه) الزُّبَيْرِيُّ أَبُو أَحْمَد (ذهبي: ثقة وابنحجر: ً (تُقة حافظ) صدوق يهم) احمد ح ش 7078 عُثْمَانُ بْنُ عُمَرَ زُهَيْرٌ بن حَرب أَحْمَدُ بْنُ عَبْدِ الضَّبِّي (ثقة) (ثقة، ثبت) الْمَلِكِ (ثقة) ابویعلی ح ش بیھقی ح ش 18.47 امام احمد رح ش(۲۳۷۷) يَحْيَى بْنَ جَنْدَلُ بْنُ وَالِقِ زَكُريًّا بْنُ أَبِي يُوسُفَ الزِّمِّيُّ (صدوق) عَدِيٍّ (ثقه) (ثقه) احمد ح ش ۳۱۴۸ بیهقی ح ش بیهقی ح ش مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارِ مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي 1944 19791 وبیهقی ح ش ۱۸۹۱ بَكْرِ (ثقه) (دارقطنى: ثقه) ابوداود ح ش

19444

#### مدار اسانید این روایت و متون آن

امام احمد كويد: حَدَّثَنَا أَبُو أَحْمَدَ ، حَدَّثَنَا سُفْيَانُ ، عَنْ عَلِيِّ بْنِ بَذِيمَةَ ، حَدَّثَنِي قَيْسُ بْنُ حَبْتُو ، قَالَ : سَأَلْتُ ابْنَ عَبَّاسِ ، عَنِ الْحَرِّ الْأَبْيَضِ، وَالْجَرِّ الْأَحْضَرِ، وَالْجَرِّ الْأَحْمَرِ؟ فَقَالَ : إِنَّ أُوّلَ مَنْ سَأَلَ النَّبِيَ عَلَيْ وَفْدُ عَبْدِ الْقَيْسِ، فَقَالُوا : إِنَّا نُصِيبُ مِنَ الثَّفْلِ، فَأَيُّ الْأَسْقِيَةِ؟ قَالَ : " لَا تَشْرَبُوا فِي الدُّبَاء، وَالْمُزَفِّقِ، وَالْمَرْبُوا فِي الْأَسْقِيَةِ "، ثُمَّ قَالَ : " إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَ عَلَيَّ، أَوْ حَرَّمَ وَالْمُرْبُوا فِي الْأَسْقِيةِ "، ثُمَّ قَالَ : " إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَ عَلَيَّ، أَوْ حَرَّمَ الْخَمْرِ، وَالْمُؤْسِرَ، وَالْمُؤْمِنَةُ ، وَكُلُّ مُسْكِو حَرَامٌ " ، قَالَ سُفْيَانُ : قُلْتُ لِعَلِيٍّ بْنِ بَذِيمَةَ : مَا الْكُوبَةُ ؟ قَالَ : الطَّبْلُ

تخریج: احمد حدیث شمارهی ۲۳۷۷ و ابوداود ح ش ۳۲۱۳ و بیهقی در سنن کبری ح ش ۱۶۰۳۲ و ابویعلی ح ش ۲۷۰۲

امام احمد گوید: حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ عَبْدِ الْمَلِكِ وَعَبْدُ الْحَبَّارِ بْنُ مُحَمَّدٍ ، قَالَا : حَدَّثَنَا عُبَیْدُ اللَّهِ یَعْنی ابْنَ عَمْرُو ، عَنْ عَبْدِ الْکَرِیمِ ، عَنْ قَیْسِ بْنِ حَبْتَر ، عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ ، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَالَ : " إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَ عَلَیْکُمْ الْخَمْرَ، وَالْمَیْسِرَ، وَالْکُوبَةَ "، وَقَالَ : " کُلُّ مُسْکِرٍ حَرَامٌ "
تخریج: احمد ح ش ۲۵۲۶ و ۳۱۴۷ و بیهقی در کبری ح ش ۱۸۹۱ و ۱۹۲۹۷ و ۱۹۳۴۳ و ۱۹۳۴۲

این حدیث دلیل صریحی بر تحریم طبل است و دو روایت بعدی این حدیث را تقویت می کنند!!

#### اعتراضات بر مفهوم این حدیث:

۱ – گفتهاند: تفسیر "کوبه" به معنای طبل یا دُهُل درست نیست! زیرا معنای صحیح آن نوعی بازی به نام نَرد است که با آن بازی قمار انجام می گیرد!

جواب: اول: شمار زیادی از علماء گفته اند که "کوبه" به معنای طبل است، از جمله: ابن الأعرابی که در سال ۱۵۰ هجری قمری وفات یافته است (لسان العرب ۱۳/۳۴۸ ماده ی: ق ن ن) و امامی از بزرگان علمای لغت است (ن.ک: سیر اعلام النبلاء ۱۰/۶۸۷) و ابن دُریّد که در سال ۲۳۳ هـق وفات یافته است (ن.ک: جمهره اللغه ۵/۴۱۲) و درباره ی کتاب خودش می گوید که اسم آن را کتاب "جمهرة" گذاشته ام چون گفته ی جمهور عرب را در این کتاب جمع آوری نموده ام (مقدمه ی جمهرة اللغة) و همچنین امام جوهری صاحب کتاب "الصحاح" که در سال ۳۹۳ هـق وفات یافته است (الصحاح ۲/۱۲۷) و ابن فارس که در سال ۳۹۵ هـق وفات یافته است (الصحاح ۱۲/۱۲۷) و ابن فارس که در سال ۳۹۵ هـق وفات یافته است (الصحاح ۱۲۸۲۷) و ابن فارس که در سال ۳۹۵ هـق وفات یافته است (الصحاح)).

دوم: علامه ابن دُریّد همان طور که از وی نقل کردیم کتابش را بر اساس گفته های جهمور عرب نوشته و فقط یک معنا را برای 'گوبه' ذکر می کند و آن هم طبل است؛ و این معنای مشهور این کلمه نزد مؤلفین کتاب های لغت عربی است و معنای دیگری هم برای این کلمه ذکر شده و آن هم بازی ''نَرد' است، ولی این اصطلاح خاص عرب اهل یمن است و علامه ابن منظور چنین در ''لسان العرب'' از امام محمد بن کثیر نقل می کند!! (لسان العرب ۱/۷۲۹ ماده ی ک و ب).

سوم: اگر هم بپذیریم که که 'کوبه' به معنای بازی نَرد میآید؛ نمیتوان معنای مشهور آن را نادیده گرفت! به ویژه در این حدیث که قمار هم ذکر شده و بازی نَرد یکی از بازیهای معروفی است که با آن قمار بازی می شود و این بازی زیرمجموعه ی بازیهای قمار است؛ پس مقصود رسول الله چیزی غیر از بازی قمار بوده و آن طبل است!! و همان طور که در علم اصول فقه گفته می شود: 'تأسیس بر تأکید مقدم است' (الإحکام، آمدی ۱/۲۷۶ و ۲/۲۸۴ و ۲/۲۸۴ و ۱/۲۲۸۲ و ۱۳۴۷ و ۱/۲۸۸ و ۱۳۴۷ و یی غیر دیگری غیر یعنی: بیان یک حکم جدید بر تأکید بر مسأله ی قبلی مقدم است! در نتیجه باید 'کوبه' چیز دیگری غیر از بازی نَرد باشد که با آن قمار بازی می شود!

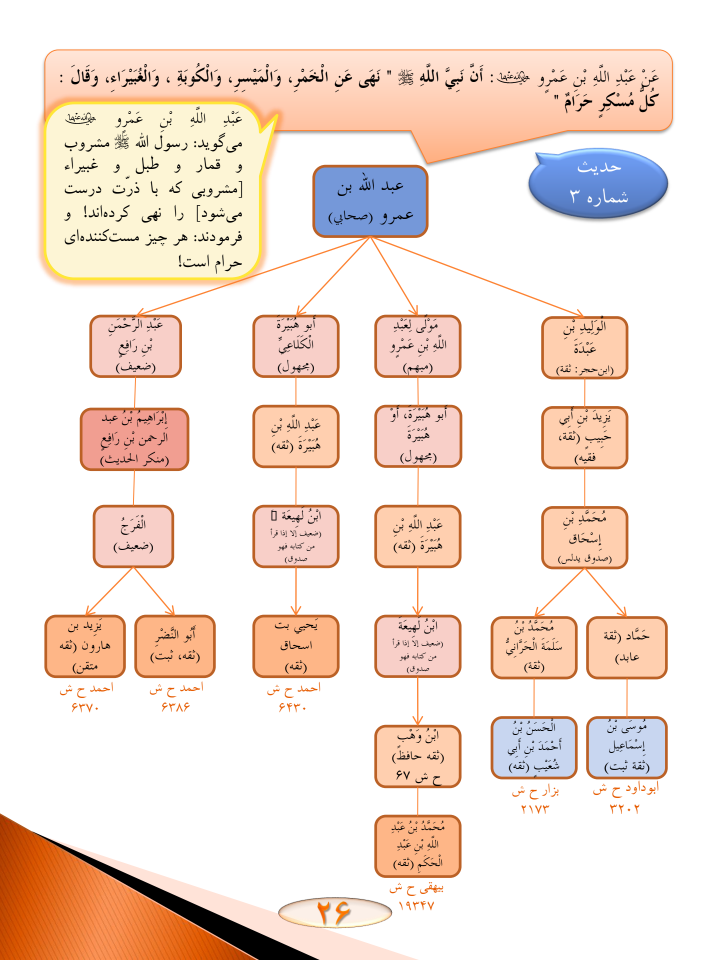
۲ گفته شده: علیبن بذیمه که یکی از راویان این حدیث است و "کوبه" را به طبل تفسیر میکند
 از علمای لغتشناس و فقیه نبوده و به تفسیر وی نمی توان اعتماد کرد!

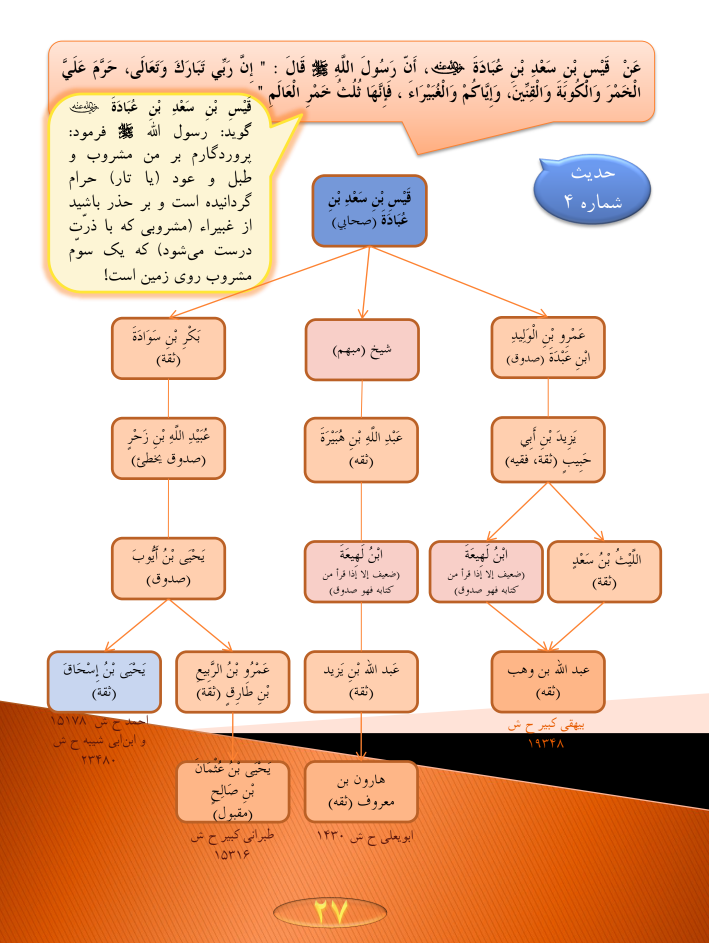
پاسخ: اول: اگر ما در اسناد این روایت دقّت کنیم میبینم که امام سفیان ثوری از علی بن بذیمه که تولدش قبل از سال ۷۵ هـق بوده و در کوفهی عراق میزیسته و بعد به حرّان منتقل شده و هنوز لغت عربی به انحراف کشانده نشده سؤال میگیرد که معنای کوبه در این روایت چیست؟ در جواب میگوید: "طبل" و همان طور که در علم مصطلح حدیث داریم راوی حدیث به روایتش از دیگران آگاه تر است!!

دوم: کسی که از علی بن بذیمه سؤال میکند سفیان ثوری بوده که یکی از علمای مشهور و از فقهاء و محدّثین بزرگ اسلام است (ن.ک: سیر اعلام النبلاء ۲۰۳ تا ۲۷۰ جلد ۷) و اینجا سؤال مطرح میشود که آیا سفیان با آن داناییاش از کسی که علم ندارد سؤال میگیرد؟؟

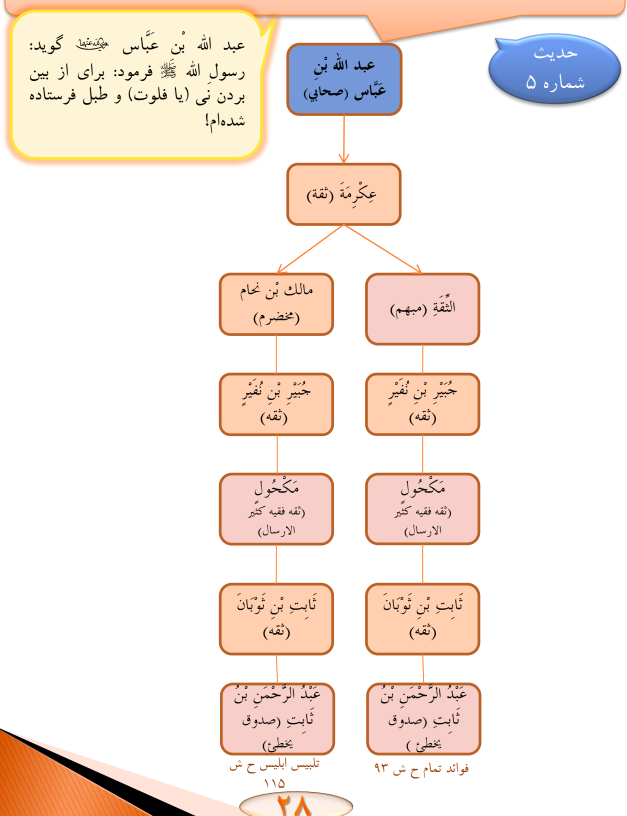
سوم: علامه عبد الله بن وهب که در سال ۱۹۷ هـق وفات نموده و این حدیث را از طریق عبد الله بن عمرو هیش روایت میکند، در کتابش 'کوبه'' را نیز طبل معرفی میکند! (موطأ، ابن وهب ح ش ۴۷) و همچنین امام احمد از یحیی بن اسحاق در حدیثی که از قیس بن عباده هیشه روایت میکند، سؤال میکند که کوبه چیست؟ میگوید: طبل است! (مسند احمد ح ش ۴۳۷۰) پس علی بن بذیمه به تنهایی این کلمه را چنین معنا نکرده است!

TO





## عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلِي قَالَ : " بُعِثْتُ بِهَدْمِ الْمِزْمَارِ ، وَالطَّبْلِ "





عَنْ جَابِر، قَالَ: ''خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِلَى النَّحْلِ وَمَعَهُ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْفٍ، فَانْتَهَى إِلَى ابْنهِ إِبْرَاهِيمَ وَهُوَ يَجُودُ بِنَفْسهِ، فَوَضَعَ الصَّبِيَّ فِي حَجْرِهِ، فَبَكَى، فَقَالَ لَهُ عَبْدُ الرَّحْمَنِ: يَا رَسُولَ اللهِ، تَنْهَانَا عَنِ البُكَاء؟ قَالَ: لَمْ أَنْهُ عَنِ البُكَاء، إِنَّمَا نَهَيْتُ عَنْ صَوْتَيْنِ فَاجِرَيْنِ: صَوْتِ مِزْمَارٍ عِنْدَ نِعْمَةٍ مِزْمَارٍ شَيْطَانٍ البُكَاء؟ وَاللهِ مَصْيِبَةٍ شَقِّ الْجُيُوبِ، وَرَنَّةِ شَيْطَانٍ، وَإِنَّمَا هَذِهِ رَحْمَةٌ ".

104.1

حديث عبْد اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه عبْد المام ثقة عطاء بن أبي رباح (امام ثقة ثبت) الرباح (امام ثقة أبي الرباع أبي الرباع الرباع الرباع الرباع الله المنابي المنابي المنابع ا

عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ أَبُو عَوَانَةً (ثقه مُوسَى (ثقه (دارقطنى: ثقه) ثیت) يتشيع) عبد بنحميد ح ش طبقات ح ش طیالسی ح ش 1.18 717 شُسَانُ (صدوق يهم) النَّضْرُ بْنُ مُحَمَّدُ بْنُ الْفَضْل إسْمَاعِيل ابْن جَابر (مقبول) الْقَاسِمُ بْنُ (دارقطني: صُدوق) مَالِكِ (ثقه) الْحَسَنُ بْنُ أَحْمَدُ بْنُ عُبَيْدٍ الصَّفارُ عَرَفَة (صدوق) عَلِيُّ بْنُ هَاشِم (ثقه ثبت) زيَادُ بْنُ (صدوق يتشيع) بزار ح ش ۹۱۷ أَيُّو بَ (ثقه) عَلِيٌّ بْنُ أَحْمَدَ بن ابی شیبه ح ش مختصر الاحكام بْن عَبْدَانَ (ثقه) 11111 طوسی ۸۳۵ احمد ح ش

عِيسى بن يُو نُسَ السبيعي(ثقه) إسْرَائِيلَ بْنُ عَلِيٌّ بْنُ يُونُسَ السبيعي خَشْرَم (ثقه) ترمذی ح ش عَبْدُ اللَّهِ بْنُ 974 مُوسَى (ثقه يتشيع) أحمد بن مهران ابن خالد (صدوق) محمد بن عبد الله الصفار (ثقه)

حاکم ح ش

8190



#### اعتراضات بر مفهوم این حدیث:

گویند: مقصود از کلمه ی رخصت و اجازه در اینجا آنچه بر خلاف اصل خودش آمده باشد نیست! زیرا این کلمه به معنای آسانگیری در امور سخت است! مثل فرموده ی الله ﷺ : ﴿ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَفَ بِهِمَا ﴾ : «مشکلی نیست که بر آن دو (صفا و مروه) طواف کند» هرچند که طواف کردن واجب است و فرموده ی الله ﷺ : ﴿ لَاینَهٔ عَن ٱلَیْینَ لَمَ یُقَنِلُوکُمْ فِ ٱلدِینِ وَلَدَ یُحْرِجُوکُم مِّن دِینِکُمْ اَن تَبُرُوهُمُ وَوَقَسِطُوٓاً إِلَیْمٍ اِنَّ الله یُجِبُ ٱلمُقْسِطِینَ ﴾ : « الله شما را باز نمی دارد از اینکه نیکی و بخشش بکنید به کسانی که به سبب دین با شما نجنگیده اند و از شهر و سرزمین تان شما را بیرون نرانده اند! همانا الله انسانهای عادل و نیکوکار را دوست دارد! » و این بدین سبب بود که گمان می شد خوبی به دشمنان اسلام کار پسندیده ای نیست!.

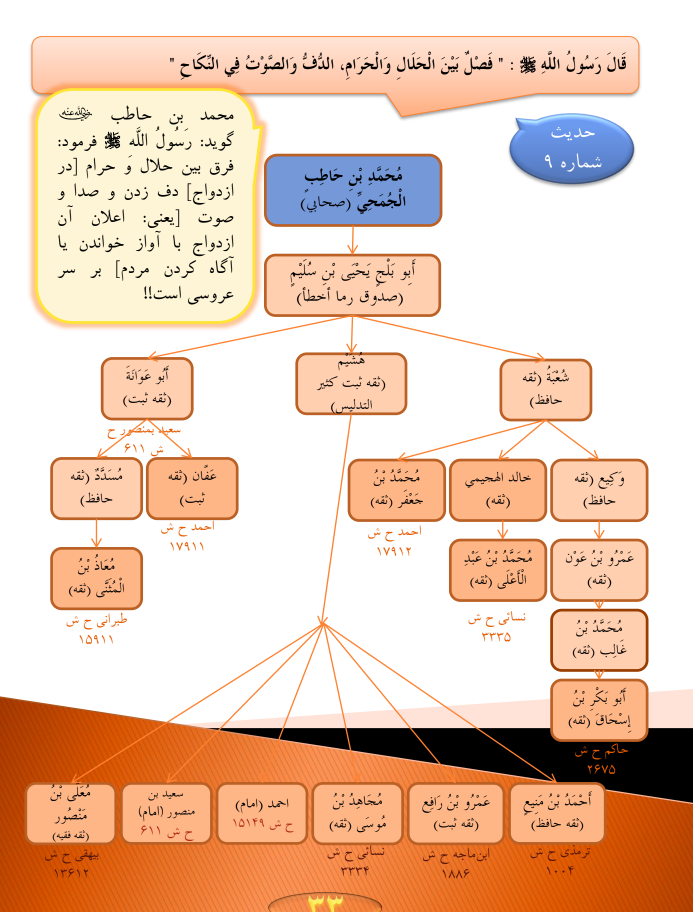
جواب: اول: در دو آیهی مذکور بحثی از رخصت و اجازه نیست تا اینکه به آن استدلال شود!

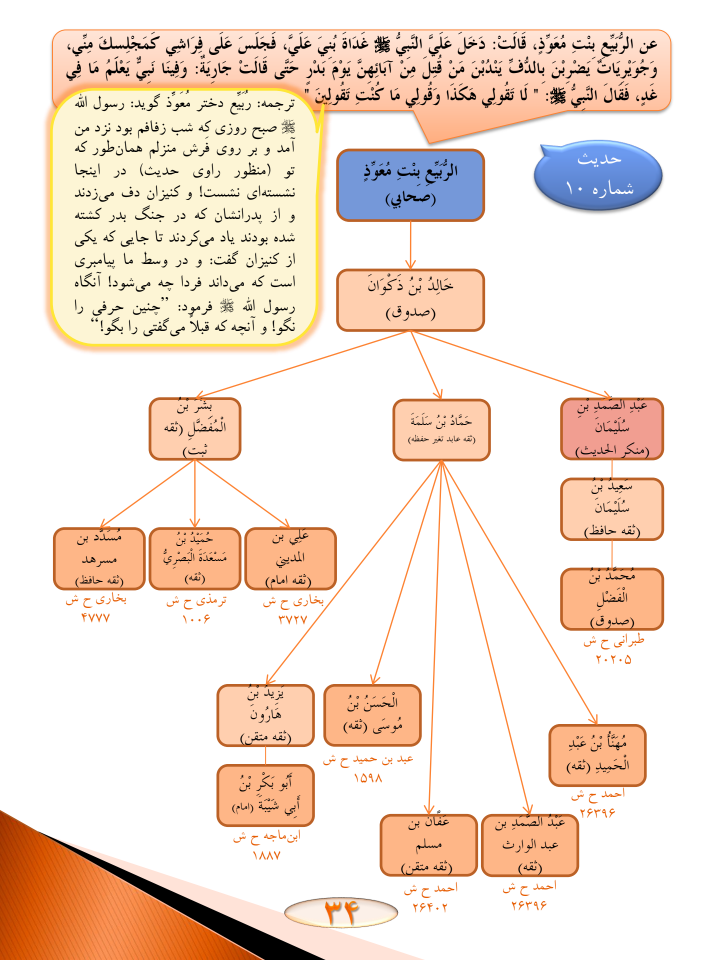
دوم: کلمه ی رخصت در شرع برای کار مباح استفاده نمی شود بلکه برای کاری به کار برده می شود که قبلا حرام بوده است! مانند خوردن گوشت مردار برای کسی که ترس از این دارد که از گرسنگی بمیرد! (میزان الاصول ص ۶۰ و موافقات ۱/۲۲۴ و مستصفی ۱/۹۸ و نهایه الوصول ۲/۶۹۴ و احکام ۳/۳۴۷) به عنوان مثال امام غزالی می گوید: (آنچه که در اصل شرع خوردن و آشامیدن آن مباح و حلال است رخصت نامیده نمی شود و خوردن مردار رخصت است!).

سوم: آسانگیری شرع در یک امر ضروری دلیل بر این نیست که حکم اصلی تغییر پیدا کرده است! به همین علت علمای اسلام حکم اصلی را عزیمت میدانند و حکم استثناء شده را رخصت و اجازه!! (موافقات ۱/۲۲۵).

گویند: شرع رخصت را در مسایل ضروری به کار میبرد! و در عروسی چه ضرورتی بر دف زدن است؟

جواب: رسُولُ اللَّهِ عَلَى مى فرمايند: " فَصْلٌ بَيْنَ الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ، اللَّهُ وَالصَّوْتُ فِي النِّكَاحِ ": فرق بين حلال و حرام [در ازدواج] دف زدن و صدا و صوت [يعنى: اعلان آن ازدواج با آواز خواندن يا آگاه كردن مردم] بر سر عروسى است!! » (ن.ك: حديث شمارهى ٩) و علامه بغوى در شرح السنه (٩/٤٨) و ابن الجوزى در تلبيس ابليس (١/٢٩٢) و ابن الاثير در النهايه (٢/٢٩١ و ٣/١٢٠) سبب و علت اين حديث را اعلان كردن و شهرت دادن ازدواج مى دانند، و اين اعلان با كمترين ادوات موسيقى كه دف است اجازه داده شده است و قياس بر آن هم درست نيست زيرا علت در اين حديث قاصره است!!. (شرح مفصل اين موضوع بعد از حديث شمارهى ١٠ خواهد آمد) و خود اين علت نيز خيلى از مصلحتها و حكمتها را در بر مى گيرد! به عنوان مثال: اگر شخصى در پنهانى ازدواج كند و اعلان نكند و سپس وفات يابد! در اين حالت شايد خيلى از حقوق آن همسر پايمال شود!! و...





#### مدار اسانید این روایت و متون آن

امام بخاري گويد: حَدَّنَنَا عَلِيُّ، حَدَّنَنَا بِشْرُ بْنُ الْمُفَضَّلِ، حَدَّنَنَا حَالِدُ بْنُ ذَكُوانَ، عَنْ الرُّبِيِّع بِنْتِ مُعَوِّذِ، قَالَتْ : دَحَلَ عَلَيَّ النَّبِيُّ عَلَاةً بَنِي عَلَيَّ، فَجَلَسَ عَلَى فِرَاشِي كَمَجْلِسكَ مِنِّي، وَجُويْرِيَاتُ مُعَوِّدٍ، قَالَتْ : دَحَلَ عَلَيَّ النَّبِيُّ عَلَى أَنَا عَلَيَّ مَنْ قُتِلَ مِنْ آبَائِهِنَّ يَوْمَ بَدْرِ حَتَّى قَالَتْ جَارِيَةً : وَفِينَا نَبِيُّ يَعْلَمُ مَا فِي غَدٍ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ : " لَا تَقُولِي هَكَذَا وَقُولِي مَا كُنْتِ تَقُولِينَ "
قَقَالَ النَّبِيُّ عَلَى اللهُ اللَّهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ ال

تخریج: بَخَاری حدیث شماره ی ۳۷۲۷ و ۷۷۷۷ و ترمذی ح ش ۱۰۰۶ و ابوداود ح ش ۴۲۷۹ و بیهقی ح ش ۱۳۶۰۶و طبرانی ح ش ۲۰۲۵ و احمد از طریق حماد با لفظی مشباه این روایت ح ش ۲۶۳۹۶

امام ابن ماجه گوید: حَدَّثَنَا أَبُو بَكْرِ بْنُ أَبِي شَیْبَةَ، حَدَّثَنَا یَزِیدُ بْنُ هَارُونَ حَدَّثَنَا حَمَّادُ بْنُ سَلَمَةَ، عَنْ أَبِي الْحُسَیْنِ اسْمُهُ خَالِدُ الْمَدَنِيُّ، قَالَ: كُنَّا بِالْمَدِینَةِ یَوْمَ عَاشُورَاءَ، وَالْجَوَارِي یَضْرِبْنَ بِالدُّفِّ، وَيَتَغَنَّيْنَ فَدَخَلْنَا عَلَى الرُّبِیِّع بِنْتِ مُعَوِّذٍ ، فَذَكُرْنَا ذَلِكَ لَهَا، فَقَالَتْ : دَخَلَ عَلَيَّ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ صَبِيحَةَ عُرْسِي، وَعِنْدِي جَارِيَتَانِ تَتَغَنَّيَانِ، وَتَنْدُبَانِ آبَائِي الَّذِينَ قَتِلُوا يَوْمَ بَدْر، وَتَقُولَانِ فِيمَا تَقُولَانِ : وَفِينَا نَبِيُّ يَعْلَمُ مَا فِي غَدٍ، فَقَالَ: " أَمَّا هَذَا فَلَا تَقُولُوهُ مَا يَعْلَمُ مَا فِي غَدٍ، فَقَالَ: " أَمَّا هَذَا فَلَا تَقُولُوهُ مَا يَعْلَمُ مَا فِي غَدٍ، فَقَالَ: " أَمَّا هَذَا فَلَا تَقُولُوهُ مَا يَعْلَمُ مَا فِي غَدٍ إِلَّا اللَّهُ " تَدْرِيج: ابن ماجه ح ش ۱۸۸۷ و طبرانی با اسناد عَقَانُ از حَمَّادُ بْنُ سَلَمَةَ با لفظي مَشَباه همين ح ش ۲۰۲۰۲

امام احمد گوید: حَدَّثَنَا عَفَّانُ، قَالَ: حَدَّثَنَا حَمَّادُ بْنُ سَلَمَةَ، قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو حُسَيْن، قَالَ: كَانَ يَوْمٌ لِلَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى الرُّبَيِّع بنْتِ مُعَوِّذِ بْنِ عَفْرَاءَ ، فَقَالَتْ: دَحَلَ عَلَيَّ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى الرُّبَيِّع بنْتِ مُعَوِّذِ بْنِ عَفْرَاءَ ، فَقَالَتْ: دَحَلَ عَلَيَّ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى فَقَعَدَ عَلَى مَوْضِعَ فِرَاشِي هَذَا، وَعِنْدِي جَارِيَتَانِ تَنْدُبَانِ آبَائِي الَّذِينَ قُتِلُوا يَوْمَ بَدْر، تَضْرِبَانِ بالدُّفُوفِ وَقَالَ عَفَّانُ: مَرَّةً بِالدُّفِّ فَقَالَتَا: فِيمَا تَقُولَانِ وَفِينَا نَبِيٌّ يَعْلَمُ مَا يَكُونُ فِي غَدٍ، فَقَالَ: " أَمَّا هَذَا فَلَا تَقُولَانِ وَفِينَا نَبِيٌّ يَعْلَمُ مَا يَكُونُ فِي غَدٍ، فَقَالَ: " أَمَّا هَذَا فَلَا تَقُولُانِ وَفِينَا نَبِيٌّ يَعْلَمُ مَا يَكُونُ فِي غَدٍ، فَقَالَ: " أَمَّا هَذَا فَلَا تَقُولُانِ وَفِينَا نَبِيٌّ يَعْلَمُ مَا يَكُونُ فِي غَدٍ، فَقَالَ: " أَمَّا هَذَا فَلَا

تخریج: احمد حدیث شمارهی ۲۶۴۰۲

امام عبد بن حميد كويد: حَدَّثَنَا الْحَسَنُ بْنُ مُوسَى، حَدَّثَنَا حَمَّادُ بْنُ سَلَمَةَ، عَنْ حَالِدِ بْنِ ذَكُوانَ أَبِي الْحُسَيْنِ، قَالَ: كَانَتِ النِّسَاءُ يَضْرِبْنَ بِالدُّفُوفِ، فَذكرْتُ ذَلِكَ للرُّبِيِّعِ بِنْتِ مُعَوِّذٍ، فَقَالَتْ: " دَخَلَ عَلَيَّ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ يَوْمَ عُرْسِي، فَقَعَدَ عِنْدَ مَوْضِعِ فِرَاشِي هَذَا، وَعِنْدَنَا جَارِيَتَانِ تَضْرِبَانِ بِالدُّفِّ، عَلَيَّ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ يَوْمَ عُرْسِي، فَقَعَدَ عِنْدَ مَوْضِعِ فِرَاشِي هَذَا، وَعِنْدَنَا جَارِيَتَانِ تَضْرِبَانِ بِالدُّفِّ، وَتَنْدُبَانِ آبَائِي الَّذِينَ قُتِلُوا يَوْمَ بَدْرٍ، فَقَالَتَا فِيمَا تَقُولانِ فِينَا نَبِيُّ يَعْلَمُ مَا يَكُونُ فِي غَدٍ، فَقَالَ النَّبِيُّ وَتَنْدُبَانِ آبَائِي الَّذِينَ قُتِلُوا يَوْمَ بَدْرٍ، فَقَالَتَا فِيمَا تَقُولانِ فِينَا نَبِيُّ يَعْلَمُ مَا يَكُونُ فِي غَدٍ، فَقَالَ النَّبِيُّ يَعْلَمُ مَا يَكُونُ فِي غَدٍ، فَقَالَ النَّبِيُّ وَتُنَا فَي اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يَكُونُ فِي عَدٍ، فَقَالَ النَّبِيُّ

تخریج: عبد بن حمید حدیث شمارهی ۱۵۹۸



از احادیث قبلی دو برداشت شده:

١- جايز بودن ديگر ادوات موسيقي با قياس گرفتن بر دف!

۲- جایز بودن دف و سایر ادوات موسیقی به طور مطلق، در هر حالتی و در هر زمانی و برای همه!!

جواب: این برداشتها از احادیث نادرست است و برای نتیجهگیری و برداشت درست از این احادیث ما نیاز به تطبیق شروط قیاس بر این مسأله داریم که به طور خلاصه توضیح خواهیم داد:

۱ – اركان قياس

نتيجه قياس: حرام

۴ علّت حک<mark>م یا</mark> علّت تحریم؟ مست کردن ۱ – اصل: که بر آن قیاس گرفته میشود! به عنوان مثال: مشروب

۳– حکم <mark>شرعی</mark> اصل! حرام ۲ فرع: که میخواهیم حکم آن را بدانیم!
 مثال: نبیذ

## ۲– مهمترین شروط اركان قياس

دلیلی از قران و سنت صحیح و اجماع بران باشد! مثل تحريم مشروب: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِنَّمَا ٱلْخَمُرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزَلَنُمُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ فَٱجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ (مائده: ۹۰).

معنای حکم اصل معقول باشد بدین صورت که بتوانیم تشخیص دهیم که مقصد حکم شرع بر ان چه بوده است! مانند: مست كننده بودن مشروب! كه سبب از بین رفتن شعور و درک انسان در آن حالت است و موجب تباهى و ظلم و فساد و... مىشود!

حكم إصل هم نبايد خاص خودش باشد! يعنى

قابلیت تعدًی به فرع را داشته باشد! زیرا اگر خاص خودش باشد متعدی به فرع نمی شود و نمی توانیم بر ان قیاس بگیریم! چون مخصوص بودنش با دلیل است که در صورت قیاس گرفتن دلیل با قیاس باطل میشود و علماء در عدم صحت این نوع قیاس اجماع دارند! همانند: خصوصیت رسول الله در ازدواج با بیش از

چهار همسر و...

هرگاه ما نتوانیم علت را درک كنيم نمي توانيم قياس بگيريم!! همانند: قياس در عبادات که علّت آن را غیر از الله \_ كسى نمى داند! مثل محدد بودن عدد رکعات نمازها و...





# شروط فرع

امام شافعی در کتاب الرساله (ص ۵۹۹) میگوید: در صورت وجود خبر یا دلیل قیاس درست نیست. دلیلی از قرآن و سنت صحیح و اجماع بر حکم فرع نباشد! زیرا در صورت وجود دلیل شرعی، قیاس معنایی ندارد و اجتهاد باطل است! به عنوان مثال: مؤمن بودن برده به هنگام آزاد کردنش در کفاره قسم! که وجود ایمان در کفاره ی قتل و کشتن اشتباهی است! ﴿وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنَا خَطَاً فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾ وقیاس کفاره ی قسم بر قتل اشتباه درست نیست زیرا ما در کفاره ی قسم دلیل خاص داریم که در آن آزاد کردن برده بدون قید ایمان آمده است: ﴿فَکَفَّرَنُهُ وَ إِطْعَامُ عَشَرَةٍ مَسَكِينَ مِنَ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِسُونَهُمْ اَوْ كَسُونَهُمْ الله امام آمدی در این مسأله امام آمدی در ایز کرده است!

علت در فرع مساوی با علت در اصل باشد! به عنوان مثال: احناف برای دختر بکر بالغ جایز میدانند که خودش را بدون اجازهی ولی و سرپرستش به ازدواج دیگری در بیاورد! و آن هم قیاس بر تصرف وی بر مالش بدون اجازهی ولی میباشد! که جمهور این قیاس را باطل میدانند چون در تصرف وی در مالش ضرری به دیگران ملحق نمی شود! ولی در ازدواج بدون اجازهی ولی و سرپرست، آن دختر وارد خانوادهی جدیدی می شود در حالی که خانوادهی وی راضی به آن نیستند و در نتیجه این ازدواج سبب کدورت ودشمنی و .. می شود؛ پس علت در فرع مساوی با اصل نیست!

حکم فرع بر حکم اصل پیش نگیرد! که در صورت پیش گرفتن، قیاس درست نیست زیرا سبب اثبات حکم قبل از وجود علّت میشود! به عنوان مثال: قیاس وضوء بر تیمم در واجب بودن نیّت که هر دو سبب طهارت هستند! و گفته شود: نیّت در وضوء واجب است همان طور که در تیمم واجب میباشد، و این قیاس باطل است زیرا وضوء قبل از تیمم مشروع شده است! و قیاس وضوء بر تیمم در نیّت سبب میشود که قبل از وجود دلیل بر وضوء، نیت در آن واجب شود!



#### علّت:

۱ - در لغت علّت به معنای: مرض می آید!

۲- در اصطلاح اصولیها: وصف ظاهر و منضبطی است که با حکم مناسبت داشته باشد!
 همانند سفر که علّت مباح شدن افطار کردن در رمضان است!

#### فرق بين علت وبين حكمت:

به هنگام وجود علّت حکم پدید میآید و در صورت از بین رفتن علّت حکم نیز از بین میرود!

اما حکمت سبب حقیقی در مشروع شدن حکم است و این حکمت مصلحتی است که دین به قصد آن، حکم را تشریع کرده است و یا مفسدتی است که خواسته آن را دفع کند!

هرچند که باید حکم مرتبط با حکمت باشد چون هدف حقیقی در تشریع آن حکم است نه علّت آن!! ولی چون حکمت امری پنهان و غیر آشکار و بیشتر اوقات غیر منضبط است که سبب می شود در احکام اضطراب و عدم انضباط حاصل شود و تطبیق آن نیز دشوار است به همین سبب حکم به علّت ظاهر و منضبط ربط داده شده است!

به عنوان مثال: افطار کردن برای مسافر در رمضان علّت آن سفر است و حکمت آن دفع مشقّت است! پس به هنگام سفر افطار کردن در رمضان جایز است هرچند که سختی یا مشقّت نباشد! و در غیر سفر هرچند که سختی و مشقّت باشد افطار کردن درست نیست!

#### فرق بين علت وبين سبب:

سبب از علّت عام تر است و هر علّتی سبب است ولی هر سببی علّت نیست، زیرا علّت باید با حکم مناسبت داشته باشد و حکم بر اساس آن برداشت می شود؛ اما سبب لازم نیست که با حکم مناسبت داشته باشد بلکه علامت و نشانه ای بر وجود حکم است هرچند که عقل نتواند مناسبت آن دو را با هم درک کند! به عنوان مثال: مست کننده بودن سبب و علّت تحریم مشروب است و سفر هم سبب و علّت افطار کردن در رمضان است! ولی دیدن ماه در رمضان فقط سبب واجب شدن روزه است، زیرا دیدن هلال ماه نشانه ی دخول ماه رمضان است ولی علّتی بر وجود آن حکم نیست و عقل هم نمی تواند مناسبت بین هلال ماه و واجب شدن روزه ی رمضان را درک کند!

#### امور مشترک بین علّت و سبب:

۱- هر دو نشانهی وجود حکم است ۲- شرع در ربط این دو با حکم، حکمتی دارد ۳- هر دو در حکم تأثیر دارند!



علّت باید وصف ظاهر و واضحی باشد که بتوان بودن یا نبودن آن را تشخیص داد همانند: مستی! که علّت تحریم مشروب است! و وصف ظاهر و واضحی در مشروب است و میتوان این وصف را در نبیذ تشخیص داد! و در صورت عدم تشخیص علّت و یا عدم وضوح آن، نمی توانیم قیاس بگیریم!

علّت باید وصفی منضبط باشد، یعنی به اختلاف اشخاص و حالات و مکان متفاوت نباشد همانند سفر در مباح شدن افطاری در رمضان! که خود سفر حقیقتی منضبط و معیّن دارد و به اختلاف اشخاص و حالات و مکان متفاوت نیست! اما مشقّت و سختی حقیقتی متفاوت دارد و سختی سفر در تابستان همانند زمستان نیست و سختی سفر با هواپیما همچون ماشین نیست! در نتیجه این علّت مردود است!

امام آمدی در الإحكام ١٨١/٣ گوید: علماء در صحیح بودن تعلیل احكام با اوصاف ظاهر و منضبط كه شامل احتمال حكمتها را داشته باشند، اجماع دارند!

وصف علّت نیز باید مناسب با حکم و شامل مصلحت یا دفع مفسدهای باشد! همانند تحریم مشروب به علّت مست کننده بودن آن که سبب از بین رفتن مفسدهی دشمنی و ظلم و ... است که با مستی ایجاد می شود و ننوشیدن مشروب سبب رو آوردن به ذکر و عبادت می شود! پس باید وصف واضح و مناسب با حکم باشد و وصف غیر مناسب مثل رنگ قرمز یا آبی داشتن تأثیری در حکم ندارد!

امام آمدی در الإحكام ۳/۱۹۲ گوید: علماء اتفاق دارند در اینكه متعدی بودن علّت (یعنی قاصر نبودن علّت) شرط صحّت قیاس است! (ابهاج، سبكی ۳/۴۰).

علّت قاصر و مخصوص اصل نباشد؛ زیرا به هنگام مخصوص شدن علّت به اصل نمی توان وجود آن را در فرع تصوّر کرد؛ به عنوان مثال: مباح شدن افطاری در رمضان فقط برای مسافر و مریض است: (فَمَن کَابَ مِنکُم مِّرِیضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَةٌ مُّ مِّنَ أَیّامٍ أُخْرَ ﴾ و سفر امری قاصر فقط بر مسافر است و جایز نیست که کسی دیگر را بر آن قیاس گرفت هر چند که آن شخص غیر مسافر؛ سختی و مشقّتی بیشتر از مسافر داشته باشد!





اینکه حکم، اصل شرعی داشته باشد؛ زیرا مقصود از قیاس در اینجا اثبات و شناساندن حکم شرعی است!

حکم اصل نباید منسوخ شده باشد تا بتوانیم فرع را بر آن بنا سازیم.

حکم اصل نیز نباید برگرفته شده از قیاس باشد زیرا اگر جامع بین فرع و اصل همان علّت حُکمِ اصل است، پس بیهوده است که طریق استدلال را طولاًنی کنیم و قیاس دیگری را واسطه سازیم بلکه فرع مورد نظر را با اصل اوّل قیاس میگیریم، مثلا اگر خواستیم ربوی بودن پرتقال را به اثبات برسانیم، آن را بر سیب که خودش بر گندم قیاس شده، قیاس نمیگیریم بلکه مستقیما آن را با علّت طُعم به گندم تشبیه میکنیم!

حکم در فرع و اصل باید یکی باشد، به عنوان مثال: اگر اصلی حکم آن واجب است نباید برای اثبات مستحب بودن فرع بر آن قیاس بگیریم ... (ن.ک: مبانی فقه، محمدی ص۱۹۳–۱۹۷ و تیسیر الوصول، فیروز ص ۱۳۱–۱۶۲).

#### بررسی برداشتها از این احادیث:

۱ – گفته اند: دیگر ادوات موسیقی قیاس بر دف جایز است!

جواب: اول: ما در شروط فرع از امام آمدی نقل کردیم که علماء اجماع دارند بر اینکه: در صورت وجود دلیل بر فرع درست نیست که برای آن قیاس گرفته شود!

پس درست نیست که ما بر مسألهای حکم شرعی داشته باشیم و از قیاس برای باطل ساختن حکم آن استفاده کنیم؛ و آنهایی که برای جواز موسیقی قیاس گرفتند قیاس آنها چنین است: ۱- اصل: دف ۲- فرع: ادوات موسیقی ۳- حکم اصل که به فرع انتقال دادهاند: اباحت!؟ به اجماع علماء این قیاس فاسد است، زیرا تحریم ادوات موسیقی با نصوص صریح و صحیح دیگری ثابت است و هنگامی که دلیلی بر فرع باشد قیاس درست نیست! همان طور که امام شافعی در کتاب الرساله (ص ۵۹۹) می گوید: (در صورت وجود خبر یا دلیل قیاس درست نیست).

دوم: ما طبق حدیث، فقط به استفاده از یک نوع آلت موسیقی در عروسی و آن هم استفاده از دف اجازه داده شده ایم همان طور که رَسُولُ اللّه هی می فرماید: " فَصْلٌ بَیْنَ الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ، الدُّفُّ وَالصَّوْتُ فِي النِّكَاحِ " : «فرق بین حلال و حرام [در ازدواج] دف زدن و صداً و صوت [یعنی: اعلان آن ازدواج با آواز خواندن یا خبردار کردن مردم] بر سر عروسی است!! » که این حکم در خصوص دف است نه بر تمامی ادوات موسیقی زیرا اگر مقصود ادوات موسیقی بود از کلمه معازف و یا عزف یا لفظ عام دیگری استفاده می شد! و مقصود از صوت نیز در این حدیث همان طور از گفته های علامه بغوی در شرح السنه ۹/۴۸ و ابن الجوزی در تلبیس ابلیس امرواج ابن الاثیر در النهایه ۲/۲۹۱ و ۲/۲۹۰ نقل کردیم "اعلان نمودن و شهرت دادن ازدواج" است که این کار با آواز خواندن که یکی از معانی صوت است و با دف زدن حاصل می شود!

۲ - گویند: دف و دیگر ادوات موسیقی به طور مطلق، همه جا و در هر حالتی جایز است!!
 جواب: اول: گفتیم که قیاس ادوات موسیقی بر دف درست نیست!

دوم: علت و حکمت در جایز شدن دف، اعلان نمودن ازدواجی است که با ان ازدواج شرعی حلال، با زنا که پنهانی انجام می گیرد تفاوت پیدا می کند و در حدیث صحیحی از رسول الله گی آمده است که ما را به اعلان نمودن ازدواج توصیه و تشویق می کند و می فرماید: «اعلنوا النکاح» یعنی: ازدواج را اعلان کنید! (احمد ۱۵۱۹۵ و ابن حبان ۴۱۵۷ و حاکم ۲۶۷۳ و ... از عبدالله بن زبیر هیشنها).

سوم: اگر طبق حدیث علّت دف زدن اعلان نکاح باشد آیا اینچنین علّتی در دیگر مناسبات و حالات مختلف وجود دارد؟ مُسلَّماً: خیر! چون این علّت قاصر است در اعلان ازدواج؛ پس به اتفاق علماء این قیاس فاسد است! (ن.ک: شروط علّت..).

اعتراض: در یکی از روایتهای الرَّبیِّع بنْت مُعَوِّذ آمده که خَالدُ بْنُ ذَکْوِانِ از وی می پرسد که دخترانی در مدینه در روز عاشورا آواز میخواندند و دف می زدند!! و الرَّبیِّع بنْت مُعَوِّذ به آنچه در عروسی خودش رخ داده استناد می کند، پس دف زدن طبق استدلال الرَّبیِّع بَنْتَ مُعَوِّذ به طور مطلق درست است!

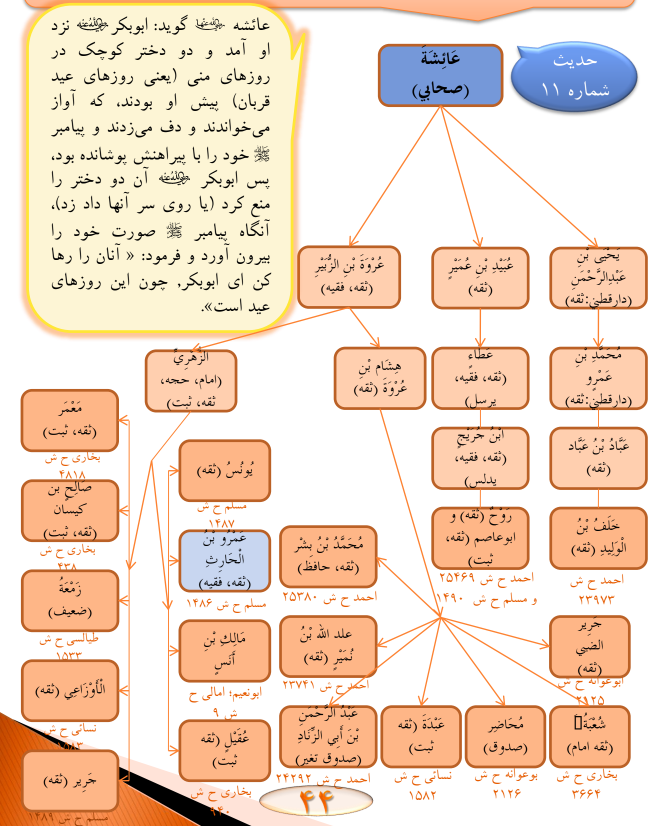
جواب: اول: مجموعهای از ثقات که این حدیث را روایت کردهاند بدون این قضیه این حدیث را روایت کردهاند و فقط اختلاف در روایتهای حماد بن سلمه است و از مجموعهی راویانی که این حدیث را از حماد روایت کردهاند فقط یَزیدُ بْنُ هَارُون و عَفَّان هستند که این مسأله را روایت کرده است و خود عفّان در روایت امام احمد به طور دیگری نیز نقل میکند که اهل مدینه روزی داشتند که در آن بازی میکردند و…! و الْحسن بْنُ مُوسی چنین از حماد نقل میکند که: زنان دف میزدند و بعد خالد آمد و از الربیع بنت مُعوِّد سؤال گرفت!؛ خلاصه اینکه در نقل این واقعه که سبب شده خالد از الربیع بنت مُعوِّد سؤال بگیرد اختلاف واقع شده است که علّت این اختلاف خود حمّاد بن سلمه است که با وجود امامتش ولی کمی حفظش در آخر عمرش تغییر یافته است (ن.ک: تقریب التهذیب شده است ما نمی توانیم به آن اعتماد کنیم!! والله اعلم!

دوم: اگر بپذیریم که نقل این واقعه درست است میگوییم: احتمال دارد که این واقعه یکبار صورت گرفته که آن هم مصادف با روز عروسی بوده باشد و علماء به چنین مسألهای حکایت فعل میگویند و در چنین حالتی که احتمال در آن باشد نمی توان به آن استناد کرد! وامام شافعی (نهایه المحتاج ۷/۲۵۶) گوید: (وقائع احوالی که در آن احتمال باشد و پوششی از مجمل بودن بر آن باشد، نمی توان به آن استناد کرد) به عنوان مثال: واقعهای که صحابه از رسول الله علی نقل کردهاند که در کعبه نماز خوانده است! حال آیا می شود به این واقعه استناد کرد که در هر حالتی چه نماز فرض و چه سنت را می توان در کعبه خواند؟

خیر! نقل یک فعل دلیل بر جایز بودن آن در تمامی حالات نیست! و اگر بعضی از علماء نماز فرض را در کعبه جایز دانستهاند استنادشان به فعل رسولالله ﷺ نیست بلکه استنادشان به قیاس است... (ن.ک: فواتح الرحموت ۱/۲۹۲).

اما اگر حکایت فعل بدین صورت نقل شود که رسول الله الله از فعلی نهی کند مثل: خرید و فروشی که در آن غرر یا جهالت باشد! که به این مسأله حکایت قول گفته می شود علماء اختلاف نظر دارند که آیا عموم دارد یا نه؟ و جمهور علماء بر این هستند که دلالت عموم را دارد!! و اما در مسأله ی قبلی علماء اجماع نموده اند که عموم ندارد! (ن.ک: التقریر والتحبیر ۱/۲۷۶ و التحریر فی اصول الفقه، ابن الهمام ص ۸۷و۸۸ و فواتح الرحموت ۱/۲۹۴)؛ پس استناد به این روایت به طور مطلق نادرست است!!

عَنْ عَائِشَةَ: أَنَّ أَبَا بَكْرِ دَخَلَ عَلَيْهَا وَعِنْدَهَا جَارِيَتَانِ فِي أَيَّامٍ مِنًى تُغَنِّيَانِ وَتَضْرِبَانِ، وَرَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ مُسَجَّى بِثَوْبِهِ، فَانْتَهَرَهُمَا أَبُو بَكْرٍ، فَكَشَف رَسُولُ اللَّهِ عَنْهُ، وَقَالَ: " دَعْهُمَا يَا أَبَا بَكْرٍ فَإِنَّهَا أَيَّامُ عِيدٍ " مُسَجَّى بِثَوْبِهِ، فَانْتَهَرَهُمَا يَا أَبُو بَكْرٍ، فَكَشَف رَسُولُ اللَّهِ عَنْهُ، وَقَالَ: " دَعْهُمَا يَا أَبَا بَكْرٍ فَإِنَّهَا أَيَّامُ عِيدٍ "



#### بررسی برداشتها از این حدیث:

گفته شده: این حدیث دلالت بر این دارد که در روز عید موسیقی جایز است؛ زیرا در روز عید چیز حرامی حلال نمیشود، بلکه این روز فرصتی است برای انجام دادن کارهای مباح مثل: خوردن و نوشیدن و پوشیدن لباسهای جدید و... و در روز عید مستحب است که انسان آن روز را با کارهای متنوع خوش بگذراند و بر این روز، روزهای دیگر و مناستهای دیگر نیز قیاس گرفته میشود!؟

دوم: در این حدیث حکم به علت و سبب متعلق است، بنابراین چون علت و سبب، عید و شادی در آن روز بوده، حکم آن مباح است و اگر عید نباشد، حکم آن به اصل خود، یعنی به حرام بودنش برمیگردد، و رسول الله گفته ی ابوبکر را که دف یا سماع را مزمار شیطان میداند را رد نکرده، بلکه رسول الله شخ نهی ابوبکر را رد کرده است؛ یعنی اینکه چون رسول الله شخ در آنجا حضور داشته و بر آن دو دختر که نزد عایشه بودهاند انکار نکرده، دلیلی است بر اینکه کارشان از اصل تحریم، مستثنا است، پس نیازی نیست که ابوبکر شخ به جای پیامبر شخ آنان را نهی کند. (فتح الباری، ابنرجب حدیث شماره ی ۹۵۲).

سوم: در حدیث اشارهای است به تقریر و تأیید رسولالله و بر گفتهٔ ابوبکر در در در حدیث اشارهای است به تقریر و تأیید رسولالله و بر گفتهٔ ابوبکر اشتباه بود، رسول الله او را از این گفته نهی می کرد و بر پیامبران علیهم السلام درست نیست که بر گفتهٔ منکری یا بر منکرات بدون علت ساکت شوند؛ بنابراین گفته ی ابوبکر محیح استال

چهارم: اینکه علّت جایز شدن دف این است که روز عید میباشد و این علّت قاصره است و در دیگر روزهای سال این علّت وجود ندارد! پس به علّت منحصر شدن آن در روز عید، علّت قاصره است و در نتیجه: قیاس بر این روز فاسد است و در باطل بودن این قیاس قبلاً اجماع علماء را نقل کردیم!!

اشکال ۱: چرا نمی توان علّت را در اینجا اظهار شادی و خوشحالی در نظر گرفت؟ ما قبلاً بیان کردیم که علماء در شروط صحیح بودن قیاس اجماع دارند بر اینکه علّت باید وصفی منضبط باشد و مضطرب نباشد و مضطرب آن است که به اختلاف اشخاص و زمان و مکان متفاوت باشد و خوشحالی و شادی نیز وصفی مضطرب است که مقدار و نوع آن به اعتبار اشخاص و زمان و مکان متفاوت است!! پس قیاس بر شادی و خوشحالی باطل و فاسد است!!

#### اشكال ٢: آيا مي توان در اينجا مردان را با زنان و دختران قياس بگيريم؟

جواب: خیر زیرا: اول: علّت در اینجا قاصره بر زنان و دختران است و در حدیث فقط اشارهای به تأیید و تقریر رسول الله به به زدن دف یا سماع توسط دختران برای زنان است و قیاس مردان بر آنان درست نیست، چون رسول الله به فقط برای دختران اجازه داده است و به ابوبکر فه فرمود: "آن دو دختر را رها کن!" و هیچ دلیلی نیست که رسول الله به به مردان اجازه داده باشد، و اگر به آنان اجازه داده بود، ابو بکر همی دانست و عملشان را انکار نمی کرد.

دوم: اگر زدن دف یا سماع به طور مطلق جایز بود و منکر نبود، هیچ وقت بر ابوبکر گ – که نزدیک ترین شخص به رسول الله بروده – پنهان نمی ماند و آنان را نهی نمی کرد؛ چون چیزی را می توان نهی کرد که مُنکر باشد. پس چون اصل تحریم آن کار را می دانسته، آنان را نهی کرده و رسول الله ک حکم و حکمت آن را برای او بیان کرده است.

تذکر: در حدیث هیچ اشارهای به اینکه رسولالله عمداً در آنجا نشسته تا صدای آنان را بشنود وجود ندارد، بلکه در آنجا خوابیده و صدای آنان به صورت غیر عمدی و اتفاقی به گوش وی رسیده است و این مسأله مانند شخص مُحرمی میماند که بوی عطر به بینی او برسد که اگر قصد بو کردن داشته باشد بر او فدیه لازم است و اگر قصد نداشته باشد هیچ اشکالی ندارد؛ پس شنیدن از روی قصد، قیاس بر رسولالله هی در گوش دادن دف درست نیست!!

عن بُرَيْدَةَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى مِنْ بعْضِ مَغَازِيهِ، فَجَاءَتْ جَارِيَةٌ سَوْدَاءُ، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، اللَّهِ كُنْتُ نَذَرْتُ، فَقَالَ: " إِنْ كُنْتِ نَذَرْتِ، إِنِّي كُنْتُ نَذَرْتِ، فَالَدُ فَلَا "، فَالَتْ: إِنِّي كُنْتُ نَذَرْتُ، قَالَ: فَقَعَدَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَضَرَبَتْ بالدُّفَّ!.

بُرِيْدُه حِينُكُ كُويد: رَسُولُ اللّه حديث ﷺ از بعضی از جنگهایش بُرَيْدَةً بن الحصيد شماره ۱۲ برگشتند و کنیزی سیاه پوست (صحابي) نزد ایشان آمد و گفت: ای رسول الله من نذر كردهام كه اگر الله الله الله شما را سالم و تندرست عَبْدُ اللَّهِ بْنُ بُرَيْدَةَ برگرداند بالای سرتان دف بزنم! (ثقة) رسول الله على فرمودند: "اگر نذر کردهای انجام بده! ولی در غیر این صورت نه!" گفت: من نذر الْحُسَيْنُ بْنُ وَاقِدٍ (ثقه له كردهام! بريده گفت: يس رسول اوهام) الله على نشستند و آن زن دف زد! عَلِيُّ بْنُ الْحَسَرِ زَيْدُ بْنُ الْحُبَاب أَبُو تُمَيْلَةً يَحْيَى بْن شَقِيق (صدوق يخطئ) بْنُ وَاضِحِ (ثقه) (صدوق يهم) احمد ح ش احمد اح ش 774.9 77417 الْعَبَّاسُ بْنُ عَبْدَةُ بْنُ عَبْدِ الْحُسَيْنُ بْنُ زِيَادُ بْنُ أَيُّوبَ مُحَمَّدٍ الدُّورِيُّ حُرَيْثِ (ثقه) اللّهِ (ثقه) (ثقه حافظ) (ثقه) بزاّر ح ش ۲۹۸ ترمذی ح ش مُحَمَّدُ بْنُ 2501 مُحَمَّدُ بْنَ إ السْحَاقَ بْن يَعْقُوبَ (ثقه خُزَيْمَةَ حافظ) الحاكم

النيسابوري (ثقه حافظ)

#### بررسی برداشتها از این حدیث:

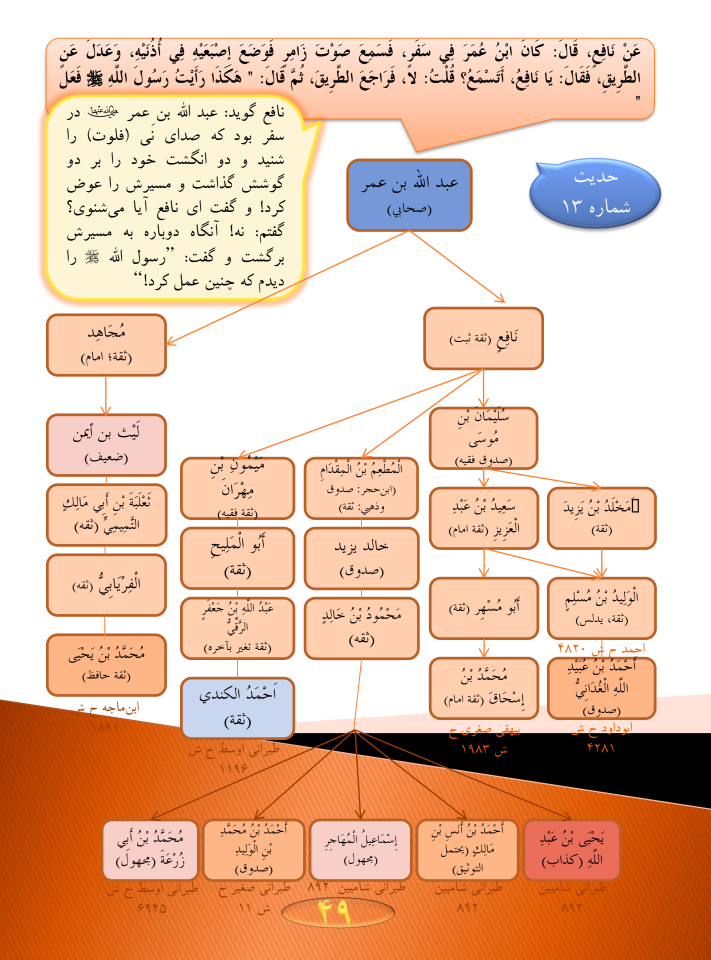
گفته شده: این حدیث دلالت بر این دارد که موسیقی مطلقاً جایز است؛ زیرا وفا نمودن به نذری که حرام بوده درست نیست!؟ پس اگر در کار حرامی این زن نذز کرده بود رسول الله علی به او اجازه نمی داد که به نذرش عمل کند!

جواب: اول: ما نباید فرموده ی رسول الله ﷺ: "اگر نذر کردهای انجام بده! ولی در غیر این صورت نه!" نادیده بگیریم! زیرا قسمت آخر این حدیث دلالت بر نهی رسول الله ﷺ از انجام دادن این کار را دارد! و نهی از یک کار هم دلالت بر حرام بودن آن را دارد!

دوم: نذر مذکور در حدیث دلالت بر این دارد که این نذر خاص رسول الله به بوده است! زیرا آن زن گفت: (ای رسول الله من نذر کردهام که اگر الله که شما را سالم و تندرست برگرداند بالای سرتان دف بزنم!).

حال سؤالی مطرح می شود: آیا اظهار شادی برای بازگشت سالم و تندرست مبلغ دین و آخرین پیامبر و آن هم رسول الله بی مساوی با شادی برای روز عید نمی باشد؟ جواب: بدون هیچ شک و تردیدی شادی برای بازگشت سالم و تندرست رسول الله بی هیچ شادی ای معادل آن نیست! پس به خاطر این بوده که شرع برای این شادی استثناء قائل شده و زدن دف برای وی پر رخصت داده است! و همان طور که فقهاء گویند: این حادثه ی خاصی است که عمومیت ندارد! (ن.ک: تحریم آلات الطرب ص ۱۲۵ و الصحیحه ۵/۳۳۰ و ۴/۱۲۴) و این تعلیل که این نذر در معصیت بوده نه در خصوص رسول الله بی تعلیل بسیار بدی است!! و امام شوکانی در نیل الأوطار ۸/۱۱۹ گوید: (اجازه دادن از طرف رسول الله که دلالت بر این دارد که فعل آن زن در آن جایگاه گناه نبوده است).

سوم: شرع مشروب را حرام دانسته مگر برای کسی که از تشنگی در حال مردن است! و همچنین شرع پارچه ی ابریشمی را برای مردان حرام دانسته مگر برای کسی که بیماریای داشته باشد که با پوشیدن آن پارچه مریضیاش رفع شود همان طور که در حدیثی نزد بخاری ۵۴۱۹ و مسلم ۳۸۷۸ از انس آمده که گوید: " رَحَّصَ النَّبِیُّ اللِزُّبیْرِ، وعَبْدِ الرَّحْمَنِ فِی لُبْسِ الْحَرِیرِ لِحِکَّةِ بهما ": « رسول الله الله برای زبیر و عبد الرحمن بن عوف در پوشیدن لباس ابریشمی به علّت خارش بدن شان رخصت و اجازه داده است!»؛ پس اینها حالتهایی خاصی هستند که شرع برای آن استناء قائل شده است همانند زدن دف در روایت بریده این برای همین این استناء دلالت بر مباح بودن آن در تمامی حالات ندارد! چهارم: اینکه اگر دف زدن به طور مطلق درست بود نیازی نبود که این زن از رسول الله بجهاره: اینکه اگر دف زدن به طور مطلق درست بود نیازی نبود که این زن از رسول الله بجهاره بگیرد!



#### بررسی برداشتها از این حدیث:

گفته شده: اگر موسیقی حرام میبود رسول الله ﷺ به عبد الله بن عمر میسی اجازه نمی داد که به آن گوش دهد و به خودش اکتفا نمی کرد و آن چوپان را نهی می کرد!!

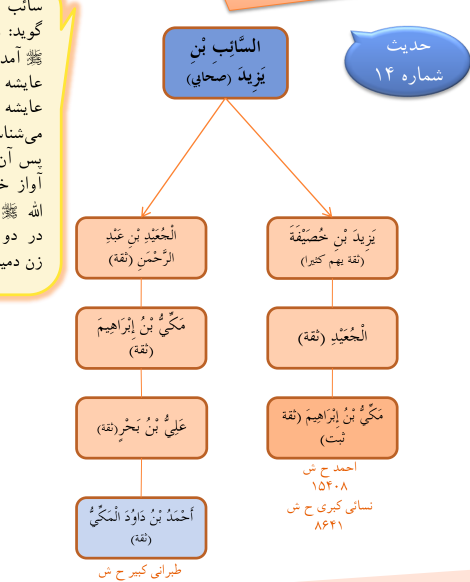
جواب: اول: آنچه که شرع بر ما حرام دانسته شنیدن عمدی است نه اینکه صدایی بدون قصد به گوش انسان برسد؛ همانگونه که اگر انسان، به طور غیر عمد، غیبت یا دروغی را بشنود گناهکار نمیشود ولی اگر با قصد و نیّت بنشیند و گوش دهد گناهکار میشود!! و رسولالله و عبد الله بن عمر بیشنه نیز قصد شنیدن نداشته اند بلکه صدای آن نی بدون قصد به گوش آنها رسیده است!! (نزهه الأسماع، ابن رجب ص بلکه صدای آن نی بدون قصد به گوش آنها رسیده است!! (نزهه الأسماع، ابن رجب ص بلکه صدای آن به بدون قصد به گوش آنها رسیده است!! (نزهه الأسماع، ابن رجب ص بلکه صدای آن به بدون قصد به گوش آنها رسیده است!! (نزهه الأسماع، ابن رجب ص

دوم: با وجود اینکه صدای نی بدون قصد به گوش رسول الله پر رسیده ولی تمام سعی خود را بر این داشته که این صدایی که در شنیدن بدون قصد آن گناهی نیست باز هم نشنود!؛ و اگر این صدا به طور مطلق مباح بود رسول الله پدو دست خود را در دو گوشش فرو نمی برد! پس سعی و تلاش در نشنیدن چنین صدایی بهتر از شنیدن آن است!

سوم: همانطور که در حدیث شماره ی ۱۰ در پاسخ به آخرین اعتراض گفتیم این ماجرا فقط حکایت فعلی است که کیفیت وقوع آنرا نمی دانیم و مشخص نیست که چوپان دور بوده یا نزدیک؟ و نوع این نی و صدایش و اینکه آن چوپان مسلمان بوده یا نه؟ را هم ما نمی دانیم! و هر کدام از این احتمالات حکم خاص خودش را دارد!، (عون المعبود ۱۳/۱۸۲) پس همان طور که گفته شد و اجماع نقل کردیم، به مجرد نقل حکایت یک فعل یا ماجرا نمی توان از آن حکمی را برداشت کرد! مگر اینکه دلیل دیگری آن حالت را مشخص کند! (الفروق، القرافی ۴/۲۸۴ و سلاسل الذهب، الزرکشی ص ۲۳۵).

چهارم: این نی که در این حدیث از آن یاد شده مثل صدای بوق و یا وسایل هشدار دهنده ی دیگری است که یک چوپان برای ضرورت کار خودش و جمع کردن شتران یا گوسفندانش از آن استفاده می کند و هدف از آن آهنگ و نوا نبوده و از قانون خاصی نیز برخوردار نیست!! (نزهه الأسماع، ابنرجب ص ۵۰-۵۱) به همین علّت امام ماوردی در کتاب الحاوی ۲۱/۲۰۷ این نوع ادوات را مباح دانسته است، والله أعلم.

عَنِ السَّائِبِ بْنِ يَزِيدَ حَشِيْكِ ، أَنَّ امْرَأَةً دَخَلَتْ عَلَى النَّبِيِّ ﴿ فَالْفَقَالَ: " يَا عَائِشَةُ، أَتَعْرِفِينَ هَذِهِ؟ " قَالَتْ: نَعَمُ! فَغَنَّتْهَا ، فَقَالَ: " لَقَدْ نَفَخَ الشَّيْطَانُ فِي مِنْحَرَيْهَا "



سائب بن یزید کیشنه گوید: زنی نزد رسول الله شی آمد و رسول الله شی به عایشه آمد و این زن را عایشه آن زن برای عائشه پس آن زن برای عائشه آواز خواند! آنگاه رسول الله شی فرمود: " شیطان در دو سوراخ بینی این زن دمیده است! ".

### مدار اسانید این روایت و متون آن

امام طبراني كويد: حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ دَاوُدَ الْمَكِّيُّ، ثنا عَلِيُّ بْنُ بَحْر، ثنا مَكِّيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنِ الْجُعَيْدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، عَنِ السَّائِب بْنِ يَزِيدَ، أَنَّ امْرَأَةً دَحَلَتْ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ فَقَالَ: " يَا عَائِشَةُ، أَتَعْرِفِينَ هَذَهِ؟ " قَالَتْ : نَعَمْ؛ فَغَنَّتْهَا، فَقَالَ : " لَقَدْ نَفَحَ الشَّيْطَانُ فِي مِنْخَرَيَّهَا "دُولِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَا عَلَى اللَّهُ عَلَى الللللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

امام نسائي گويد: أَخْبَرَنَا هَارُونُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ ، قَالَ: نا مَكِّيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، قَالَ: نا الْجُعَيْدُ، عَنْ يَزِيدَ ، بَن خُصَيْفَةَ، عَنِ السَّائِب بْنِ يَزِيدَ، أَنَّ امْرَأَةً جَاءَتْ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَى فَقَالَ: " يَا عَائِشَةُ، تَعْرِفِينَ هَذِهِ؟ "، قَالَتْ: لا، يَا نَبِيَّ اللَّهِ، قَالَ: " هَذِهِ قَيْنَةُ بَنِي فُلانٍ، تُحِبِّينَ أَنْ تُغَنِّيك؟ " فَغَنَّتُهَا. تخريج: نسائى كبرى ح ش ١٩٤٨

امام احمد كويد: حَدَّنَنَا مَكِّيُّ، حَدَّنَنَا الْجُعَيْدُ، عَنْ يَزِيدَ بْنِ خُصَيْفَةَ، عَنِ السَّائِب بْنِ يَزِيدَ، أَنَّ امْرَأَةً جَاءَتْ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ فَقَالَ: " يَا عَائِشَةُ، أَتَعْرِفِينَ هَذِهِ؟ " قَالَتْ: لَا، يَا نَبِيَّ اللَّهِ، فَقَالَ: " هَذِهِ قَيْنَةُ بَنِي فَلَانٍ، ثُحِبِّينَ أَنْ ثُغَنِيْكِ؟ " قَالَتْ: نَعَمْ، قَالَ: فَأَعْطَاهَا طَبَقًا، فَغَنَتْهَا، فَغَنَتْهَا، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ: " قَدْ نَعَمْ، قَالَ: فَأَعْطَاهَا طَبَقًا، فَغَنَتْهَا، فَغَنَتْهَا، فَعَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ: " قَدْ نَعَمْ، قَالَ: فَأَعْطَاهَا طَبَقًا، فَغَنَتْهَا، فَعَنَتْهَا، فَعَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ: " قَدْ نَعَمْ، قَالَ: فَأَعْطَاهَا طَبَقًا، فَعَنَتْهَا، فَعَنْتُهَا، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ: " قَدْ

تخریج: احمد حدیث شماره ي ۱۵۴۰۸

#### بررسی بر داشتها از این حدیث:

گفته شده: در یک از روایتهای این حدیث آمده که رسولالله دایرهای همانند سینی یا درپوش دیگی به آن دختر کنیز میدهد تا اینکه برای عایشه بخواند!!

جواب: اول: روایتی که در آن این زیادی آمده نزد امام احمد از روایت یزید بن خُصیفه از السّائب بن یزید است و امام ابن حبان دریارهی یزید بن خُصیفه می گوید: ( وقتی که از حفظ خودش روایت می کند تو هیمش زیاد است! )، (ن.ک: مشاهیر علماء الأمصار ص ۷۷ شماره ی ۱۰۶۶) و امام ابوداود از امام احمد نقل کرده که دربارهاش می گوید: (منکر الحدیث می باشد.)، (ن.ک: میزان الاعتدال، ذهبی ۴/۴۳۰)، پس به این زیادی به علّت اضطرابی که در نقل این ماجرا می باشد نمی توان اعتماد کرد!

دوم: اینکه جُعیْد بْن عَبْد الرَّحْمَن این حدیث را خودش مستقیماً از السَّائب بن یزید روایت میکند (طبرانی کبیر ح ش ۴۵۴۹) و این زیادی در روایت وی نیست و شنیدن وی نیز از السائب بن یزید ثابت است و خود امام بخاری چند روایت را با اسناد جعید از السّائب در کتاب صحیحش روایت کرده است (صحیح بخاری حدیث شمارهی ۳۲۹۹ و ۳۳۰۰ و ۶۲۴۸)! در نتیجه می توان گفت این روایتی که جعید خودش بدون واسطه نقل می کند قوی تر از روایت یزید بن خصیفه بوده و آن زیادی در روایت یزید بن خصیفه شاذ است!

سوم: همانطور که در حدیث شماره ی ۱۰ و ۱۳ در پاسخ به اعتراضات گفتیم این ماجرا فقط حکایت فعلی است که کیفیت وقوع آن را نمیدانیم و مشخص نیست که این ماجرا در چه روزی واقع شده که احتمال دارد در روز عید باشد! و دف زدن و آواز خواندن و شاد بودن برای زنان در روز عید مشکلی ندارد! پس همانطور که گفته شد و اجماع نقل کردیم، به مجرد نقل حکایت یک فعل یا ماجرا نمی توان از آن حکمی برداشت کرد! مگر اینکه دلیل دیگری آن حالت را مشخص کند! (الفروق، القرافی ۴/۲۸۴ و سلاسل الذهب، الزرکشی ص ۲۳۵).

تحلیل روایت بعدی نیز همانند این روایت است که حکایت از فعلی شده که کیفیت وقوع آن را نمیدانیم!!



# عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ لِلَّهِ ﴾ أَن رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ : " الْجَرَسُ مَزَامِيرُ الشَّيْطَانِ "

ابوهریره هیشه گوید: رسول الله ﷺ فرمود: زنگوله صدای شیطان است.

حدیث شماره ۱۶

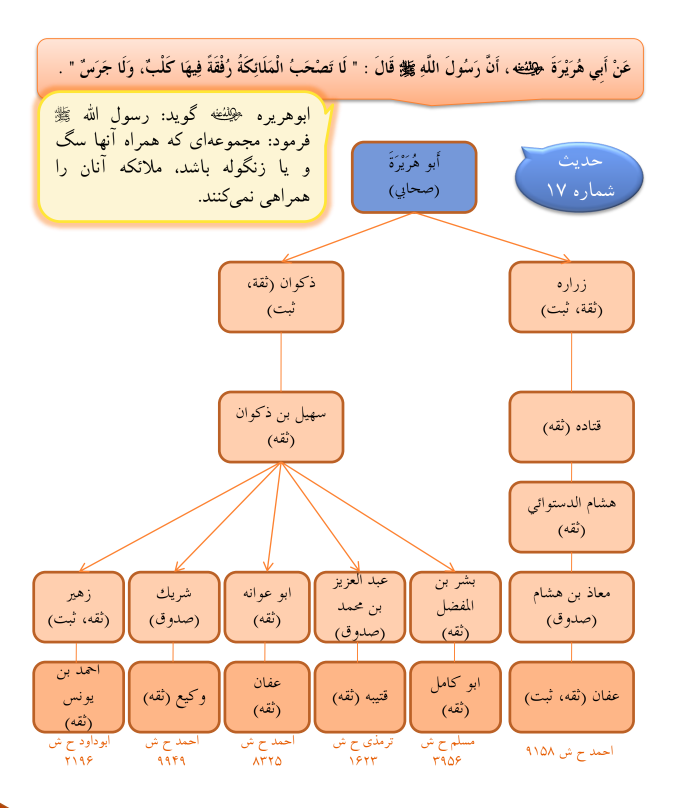
مزمار در لغت عربی به نی یا فُلوت گفته می شود، و مزامیر جمع مزمار است؛ و به صدا و نوای زیبا نیز مزمار گفته می شود، همان طور که رسول الله به ابوموسی اشعری می شمی می فرماید: «نوای زیبایی از نواهای داود، الله تعالی به عطا فرموده است!» (ن.ک: بخاری حسا که در این حدیث به صدای زنگوله اطلاق است مقید شود، مقصود: صدا و نوای شیطان است که در این حدیث به صدای زنگوله اطلاق شده است و همان طور که در حدیث شماره ی ۱۱ در بعضی از روایتهای آن آمده که ابوبکر در بعضی از روایتهای آن آمده که ابوبکر دف می زدند فریاد می زند و می گوید: صدا یا نوای شیطان در منزل رسول الله بیا؟. (ن.ک:

عبد الرحمن بن يعقوب (ثقة) العلاء (صدوق)

اُبُو هُرَيْرَةً

(صحابي)

سليمان بن اسماعيل بن بلال (ثقه) جعفر (ثقه) ابن ابي الخز اعيي سليمان بن ابن وهب یحیی بن قتيبه (ثقه) داود (ثقه) ايوب (ثقه) اويس (ثقه) (ثقه، ثبت) (ثقه) مسلم ح ش MADY AFOT MADY الربيع بن محمد بن سليمان رافع (ثقه) (ثقه) ابوداود ح ش MALLA 7774





# عَنْ أُمِّ حَبِيبَةَ ﴿ فَقَةً فِيهَا جَرَسٌ " لَا تَصْحَبُ الْمَلَائِكَةُ رُفْقَةً فِيهَا جَرَسٌ "

ام حبيبه الله الله الله الله الله الله الله فرمود: ملائكه مجموعهاى كه همراه آنها زنگوله باشد را همراهی نمیکنند.

چهار حدیث قبلی دلالت بر تحریم زنگوله دارند و در مقابل آن با عدم همراهی ملائکه نيز تهديد شدهايم؛ و همانطور كه در حديث شمارهی ۱۶ که امام مسلم آن را روایت میکند واضح بود، رسول الله ﷺ صدای زنگوله را آوآز شیطان نام نهاده است! که این آواز و نوای شیطان مخصوص این آلت نیست بلکه ابوبکر چیشه هم صدای دف را آوِاز شیطان نام گذاشته و رسول الله ﷺ او را تأیید کرده است! (ن.ک: حدیث شمارهی

أُمِّ حَبيبَةً (صحابي) أُبو الْجَرَّاح (مقبول) سالم (ثقه، ثبت)

حديث شماره ۱۹

يَزيدَ بْن عَبْدِ اللَّهِ (ثقه)

احمد ح ش ۲۶۱۶۱

عبيد الله بن (ثقه، ثبت)

يحيي القطان (ثقه، متقن)

محمد بن بشر (ثقه، ثبت)

(ثقه) دارمی ح ش ۲۵۹۲ آبن راهویه ح ش

مالك (امام)

ے ش ۲۹۴

الْحَكُمُ بْنُ

الْمُبَارَكِ

نافع (ثقه، ثبت)

الليث (ثقه، ثبت)

هاشم الليثي (ثقه، ثبت)

احمد ح ش 78787

مُسكَدَّد

(ثقه، حافظ)

۱۸۵۸

احمد ح ش ۲۶۷۵۰

عبيده

(صدوق

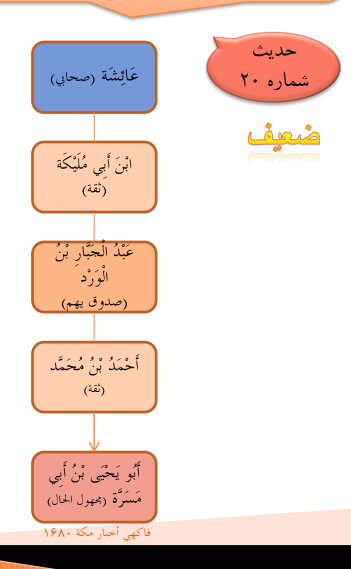
يخطيئ)

ابوداود ح ش ۵

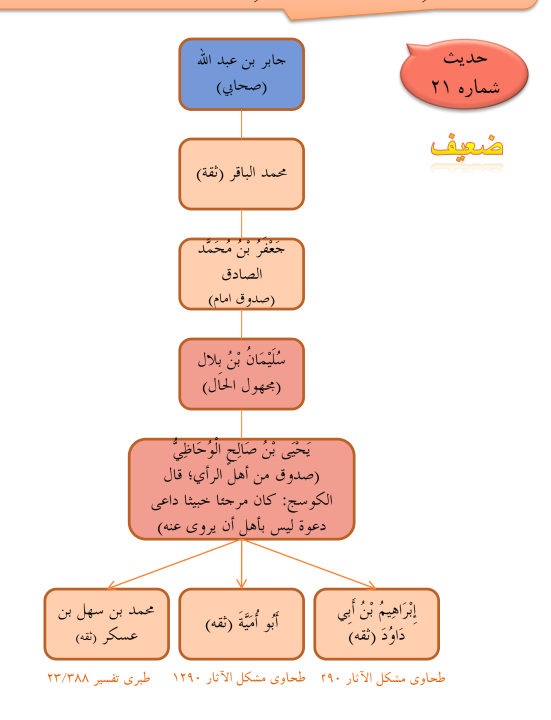
شعيب (ثقه، ثبت)

احمد ح ش 1818.

قَالَتْ عَائِشَةُ ﴿ فَعَنَّ اللَّهُ عَنْهَا حَتَّى غَنَّتْ، فَلَمَّا غَنَّتِ، اسْتَأْذَنَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، فَلَمَّا اسْتَأْذَنَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، فَلَمَّا اسْتَأْذَنَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، فَلَمَّا اسْتَأْذَنَ عُمَرُ، أَلْقَتِ الْمُغَنِّيةُ مَا كَانَ فِي يَدِهَا، وَحَرَجَتْ، وَاسْتَأْخَرَتْ عَائِشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا عَنْ مَجْلِسِهَا، فَأَذِنَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ فَضَحِكَ، فَقَالَ : بأبي وَأُمِّي مِمَّ تَضْحَكُ ؟ فَأَحْبَرَهُ مَا صَنَعَتِ الْقَيْنَةُ، وَعَائِشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، فَقَالَ عُمْرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : وَأَمَّا وَاللَّهِ لا، اللَّهُ وَرَسُولُهُ عَلَى أَحْقُ أَنْ يُخْشَى يَا عَائِشَةُ "



عَنْ جَابِر ﴿ لِللَّفْ هِ ، قَالَ: " كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَخْطُبُ قَائِمًا ثُمَّ يَجْلِسُ، ثُمَّ يَقُومُ فَيَخْطُبُ قَائِمًا خُطْبَتَيْنِ، فَكَانَ الْجَوَارِي إِذَا نُكِحُوا يَمُرُّونَ بِالْكَبَرِ وَالْمَزَامِيرِ، فَيَشْتَدُّ النَّاسُ وَيَدَعُونَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَائِمًا، فَعَاتَبَهُمُ اللَّهُ ﷺ فَقَالَ: {وَإِذَا رَأُواْ تِجَارَةً أَوْ لَهُوًا انْفَضُّوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا}



عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عِيْلُتُكُمْ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: " إِذَا أَتَيْتُمُ الصَّلَاةَ فَأْتُوهَا وَعَلَيْكُمُ السَّكَينَةُ وَالْوَقَارُ، فَمَا أَدْرَكْتُمْ فَصَلُّوا، وَمَا سَبَقَكُمْ فَأَتِمُوا ". قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: وَهُوَ قَوْلُ اللَّهِ ﷺ : {وَإِذَا رَأُوْا تِجَارَةً أَوْ لَهُوّا الْفَضُّوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا }، قَالَ: قَدِمَ دِحْيَةُ الْكَلْبِيُّ الْمَدِينَةَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، وَالنَّبِيُّ ﷺ قَائِمًا يَخْطُبُ عَلَى الْمَدِينَةِ وَهُنَّ الْمَدِينَةِ، وَهُنَّ الْمِنْبَرِ، وَكَانَ رَحِيلًا فَحَرَجَ نَاسٌ مِنَ النَّاسِ يَسْأَلُونَ عَنِ السَّفَرِ، وَحَرَجَ حَوَارِي مِنْ جَوَارِي الْمَدِينَةِ، وَهُنَّ يَضْرِبْنَ بِدِفُوفِهِنَّ ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ ﷺ {وَإِذَا رَأُوْا تِجَارَةً أَوْ لَهُوا الْفَضُّوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا }

أبو هُرَيْرَة (صحابي)

أبو رَافِعِ (ثقة)

الحسن البصري (ثقة يرسل كثيرا ويدلس وقد عنعن هنا)

يُونُسُ بْنُ عُبَيْدٍ (ثقة ثبت)

سَلامٌ أَبُو الْمُنْذِرِ الْقَارِئُ (صدوقِ يهم)

مُعَاوِيَةُ بْنُ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ مُعَاوِيَة (صدوق)

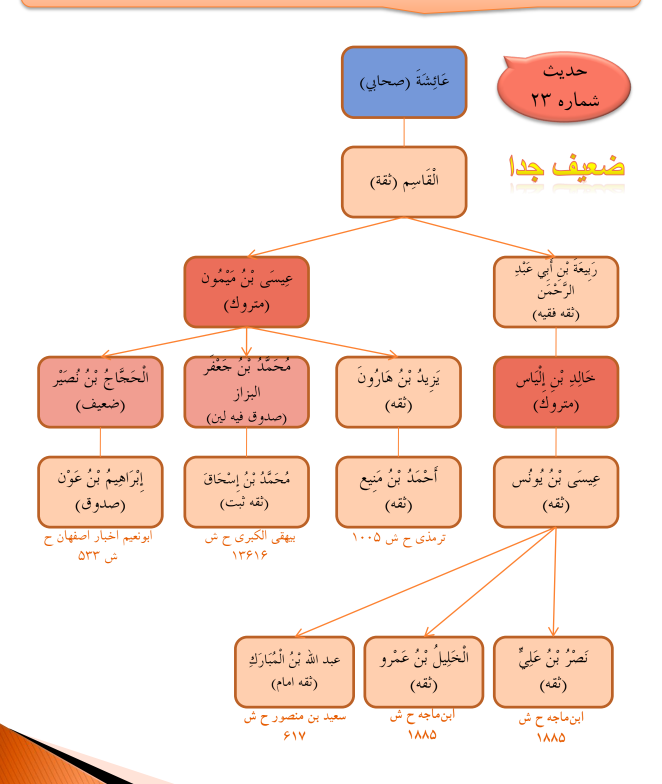
أَحْمَدُ بْنُ الْحُسَيْنِ بْنِ عَبَّادٍ (ثقه)

حاجب (ثقه)

حديث ابى الحسن بن المظفر ٣٢ حدیث شماره ۲۲

فيهف

# عَنْ عَائِشَةَ ﴿ فَاضْرِبُوا عَلَيْهِ بِالْغِرْبَالِ '' أَعْلِنُوا هَذَا النِّكَاحَ، وَاضْرِبُوا عَلَيْهِ بِالْغِرْبَالِ ''



# عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الزُّبَيْرِ عِيْنَ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: " أَعْلِنُوا النِّكَاحَ، وَاضْرِبُوا عَلَيْهِ بِالْغِرْبَالِ يَعْنِي الدُّفِّ "

عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الزُّبَيْر (صحابي) عَامِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الزُّبَيْر (ثقة عابد) عَبْدِ اللَّهِ ٰ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْأَسْوَد (صدوق) عَبْدُ اللَّهِ بْنُ وَهْب (ثقة حافظ) عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَبِي رَ جَاءِ (مجهول الحال) بزارح ش ۱۹۸۰

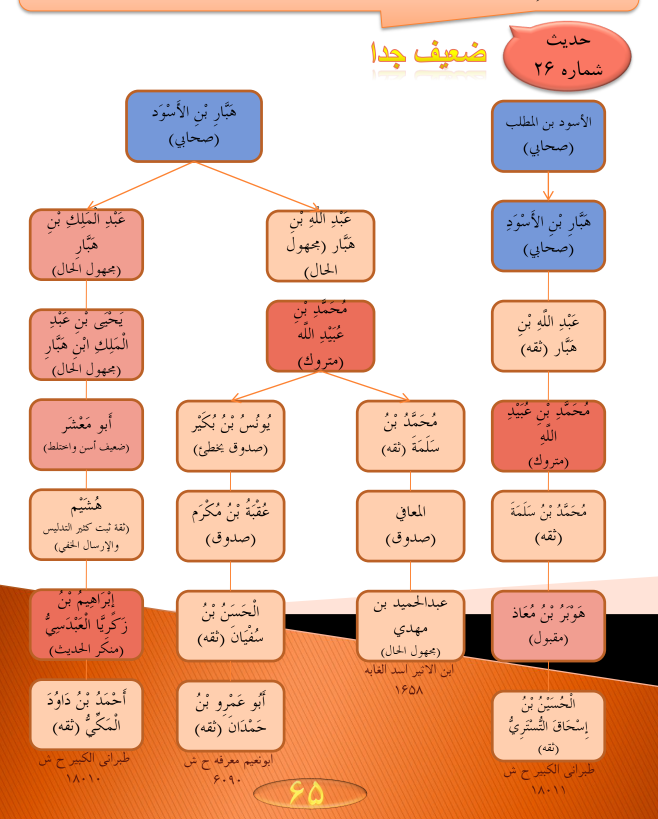
حدیث شماره ۲۴

ضيف

عَنِ السَّائِبِ بْنِ يَزِيدَ ﴿ فِي عَالَ : لَقِيَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ جَوَارِيَ يَتَغَنَّيْنَ، يَقُلْنَ : تُحَيُّونَا تُحَيِّيكُمْ، فَوَقَفَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ جَوَارِيَ يَتَغَنَّيْنَ، يَقُلْنَ : تُحَيُّونَا تُحَيِّيكُمْ، فَوَقُفَ رَسُولَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ثُمَّ دَعَاهُنَّ، فَقَالَ رَجُلُّ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَثْرَحِّصُ لِلنَّاسِ فِي هَذَا؟ قَالَ: " نَعَمْ، إِنَّهُ نِكَاحٌ لا سِفَاحٌ، أَشِيدُوا بِالنِّكَاحِ "



عَن هَبَّارِ بْنِ الْأَسْوَدِ خَيْفَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ مَرَّ بِدَارِ هَبَّارِ بْنِ الْأَسْوَدِ فَسَمِعَ صَوْتَ غَنَاء، فَقَالَ: " مَا هَذَا؟، قِيلَ : تَرْوِيجٌ، فَجَعَلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: هَذَا النِّكَاحُ لَا السَّفَّاحُ يُرَدِّدُهَا "



#### مدار اسانید این روایت و متون آن

امام طبراني كويد: حَدَّنَنَا أَحْمَدُ بْنُ دَاوُدَ الْمَكِّيُّ، ثنا إِبْرَاهِيمُ بْنُ زَكَرِيَّا الْعَبْدَسِيُّ ، ثنا هُشَيْمُ ، بْنُ أَبِي مَعْشَر ، عَنْ يَحْيَى بْنِ عَبْدِ الْمَلِكِ بْنِ هَبَّارِ بْنِ الأَسْوَدِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدِّهِ ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَّ مَوْتَ عَنَاء، فَقَالَ : " مَا هَذَا؟، قِيلَ : تَزْوِيجُ، فَجَعَلَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى يَقُولُ : هَذَا النِّكَاحُ لا السَّفَّاحُ يُرَدِّدُهَا "

يَقُولُ : هَذَا النِّكَاحُ لا السَّفَّاحُ يُرَدِّدُهَا "

تخریج: طبرانی کبیر حدیث شماره ی ۱۸۰۱۰ ابونعیم در معرفه الصحابه ح ش ۴۵۳۸ و ۶۰۸۹ و ابن قانع فی معرفه الصحابه ح ش ۱۶۰۶

امام طبراني كويد: حَدَّثَنَا الْحُسَيْنُ بْنُ إِسْحَاقَ التُّسْتَرِيُّ ، ثنا هَوْبَرُ بْنُ مُعَاذِ ، ثنا مُحَمَّدُ بْنُ سَلَمَةَ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عُبَيْدِ اللَّهِ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ هَبَّارٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدِّهِ، قَالَ : زَوَّجَ هَبَّارُ ابْنَتَهُ فَضَرَبَ فِي عُرْسِهَا بِالْكِيرِ وَالْغِرْبَالِ، فَسَمِعَ ذَلِكَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ : " مَا هَذَا؟ قَالُوا: زَفَّ هَبَّارُ ابْنَتَهُ فَضَرَبَ فِي عُرْسِهَا بِالْكِيرِ وَالْغِرْبَالِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَشِيدُوا النِّكَاحَ أَشِيدُوا النِّكَاحَ أَشِيدُوا النِّكَاحَ، هَذَا نكَاحٌ لا سفاحٌ "

تخريج: طبراني كُبير حديث شمارهي ١٨٠١٠ و ابن الاثير ح ش ١۶۵٨ و ابونعيم في معرفه الصحابه ح ش ٢٠٩٠ و زاد: قَالَ: قُلْتُ: فَمَا الْكَبَرُ؟ قَالَ: الْكَبَرُ؛ الطَّبْلُ الْكَبيرُ، وَالْغَرَابيلُ: الصُّنُوجُ.

به این روایت در زدن طبل در عروسی استدلال شده که مدار این اسناد بر محمد بن عبید الله بوده که متروک میباشد و روایتی که در آن ضعف راوی چنین شدید باشد تقویت نمیشود، غیر از اینکه در متن این روایت اضطراب حاصل شده و در غیر از این اسناد بحثی از طبل نشده است!.

#### آثاری که برای حلال دانستن آهنگ به آن استناد شده است:

امام ابن حزم در المحلى ٧/٥٠ گويد: عن حَمَّادِ بْنِ زَيْدٍ أَنَا أَيُّوبُ السَّحْتِيَانِيُّ، وَهِشَامُ بْنُ حَسَّانَ، وَسَلَمَةُ - هُوَ ابْنُ كُهَيْلٍ - دَحَلَ حَدِيثُ بَعْضِهِمْ فِي حَدِيثِ بَعْضِ، كُلِّهِمْ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِيرِينَ أَنَّ رَجُلا قَدِمَ الْمَدِينَةَ بِجُوارٍ فَأَتَى إِلَى عَبْدِ اللَّهِ بْنِ جَعْفَرٍ فَعَرَضَهُنَّ عَلَيْهِ، فَأَمَرَ جَارِيَةً مِنْهُنَّ فَعَالُ فَعَلَا أَنْ مُعَرِدَ اللَّهُ فَرَضَهُنَّ عَلَيْهِ، فَأَمَرَ جَارِيَةً مِنْهُنَّ فَعَالَ اللَّهِ بَنِ عَمْرَ أَنَّهُ قَدْ نَظَرَ إِلَى ذَلِكَ، فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ أَنَّهُ قَدْ نَظَرَ إِلَى ذَلِكَ، فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ اللَّهِ بْنِ حَعْمَ اللَّهِ بْنِ عَمْرَ اللَّهِ بْنِ جَعْفَر فَقَالَ فَقَالَ: يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ إِنِّي غَبْتُ بِسَبْعِمِائَةِ دِرْهَم، فَأَتَى ابْنُ عُمَرَ إِلَى عَبْدِ اللَّهِ بْنِ جَعْفَر فَقَالَ لَهُ بْنِ جَعْفَر فَقَالَ : يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ إِنِّي غَبْتُ بِسَبْعِمِائَةِ دِرْهَم، فَأَتَى ابْنُ عُمَرَ إِلَى عَبْدِ اللَّهِ بْنِ جَعْفَر فَقَالَ لَهُ إِنَّهُ عُلِيهِا إِيَّاهُ، وَإِمَّا أَنْ تَوْدَ عَلَيْهِ بَيْعَهُ، فَقَالَ: بَلْ نُعْطِيهَا إِيَّاهُ، وَإِمَّا أَنْ تَوْدَ عَلَيْهِ بَيْعَهُ، فَقَالَ: بَلْ نُعْطِيهَا إِيَّاهُ، وَإِمَّا أَنْ تَوْدَ عَلَيْهِ بَيْعَهُ، فَقَالَ: بَلْ نُعْطِيهَا إِيَّاهُ، وَإِمَّا أَنْ تَوْدَ عَلَيْهِ بَيْعَهُ، فَقَالَ: بَلْ نُعْطِيهَا إِيَّاهُ، وَإِمَّا أَنْ تَوْدُ عَلَيْهِ بَيْعَهُ، فَقَالَ: بَلْ نُعْطِيهَا إِيَّاهُ وَلِيهُ اللَّهِ بُنِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُولِيَةُ وَلِهُ اللَّهُ الْمُ الْمُ

جواب: اول: حماد بن زید سال ۱۷۹ هـق وفات نموده و ولادت امام ابن حزم سال ۳۸۴ هـق میباشد، یعنی بین این دو نزدیک به ۲۰۵ سال فاصله بوده است؟؟ دوم: ناقلین این روایت از حماد بن زید مجهول هستند!! سوم: راویان مذکور در این روایت در این که آن آلت موسیقی، دف است یا عود اضطراب دارند!!؟

امام ابن عساكر در تاريخ دمشق ۴۷/ ۳۵۳ گويد: أحبرنا أبو القاسم هبة الله بن عبد الله أنا أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت أنا أبو الحسن أحمد بن الحسين بن محمد بن عبد الله بن خلف بن بخيت أنبأ أبو نصر أحمد بن محمد بن أحمد بن شجاع الصفار البخاري أنا خلف بن محمد بن إسماعيل الخيام نا سهل بن شاذوية نا أبو علي الحسن بن سميط رقيق هانئ البخاري نا موسى بن إسماعيل نا حماد بن سلمة عن علي بن زيد عن يوسف بن مهران أن ابن عمر دخل على عبد الله بن جعفر ذي الجناحين فإذا عنده بربط فقال يا ابا عبد الرحمن إن دريت ما هذا فلك كذا وكذا فنظر إليه وقلبه ساعة ثم قال هذا ميزان رومي وأقعد عبد الله ذات يوم سبع حوار في سبعة أبيات فقال لكل واحدة منهن إذا قعدنا على باب البيت فاضربن وتغنين فقعد عند أولها بابا وابن عمر معه فلما ضربت وتغنت نفر ابن عمر فقام فقعد على الباب الآخر فضربت وتغنت فقال ابن عمر ما لها قاتلها الله إلها لتأخذ من القلب مأخذا !!.

جواب: امام ابن حجر در لسان المیزان ۱/۱۵۷ از ابن أبی الفوارس نقل می کند که درباره ی ابو الحسن احمد بن الحسین می گوید: دچار اختلاط شده است! و همچنین ابن حجر در لسان المیزان ۲/۴۰۴ درباره ی خلف بن محمد از ابوعلی خلیلی نقل می کند که گوید: دچار اختلاط شده و خیلی ضعیف است و روایات غیر معروفی دارد!! و امام ابن حجر در تقریب التهذیب ص ۶۹۶ شماره ی ۴۷۶۸ اقوال علمای جرح و تعدیل را درباره ی علی بن زید بن جدعان خلاصه می کند و می گوید: ضعیف است!! و درباره ی یوسف بن مهران در تقریب التهذیب ص ۱۰۹۶ شماره ی ۷۹۴۳ گوید: لیّن الحدیث است یعنی احادیثش محکم و قوی نیست.



امام ابن عبد ربه در العقد الفريد ١/١٠٢ گويد: عن أبي شعيب الحراني عن جعفر بن صالح بن كيسان عن أبيه، قال: كان عبد الله بن عمر يحب عبد الله بن جعفر حبا شديدا. فدخل عليه يوماً وبين يديه حارية في حجرها عود، فقال: ما هذا يا أبا جعفر؟. قال: وما تظن به يا أبا عبد الرحمن؟ فإن أصاب ظنك فلك الجارية. قال: ما أراني إلا قد أخذها، هذا ميزان رومي، فضحك ابن جعفر، وقال: صدقت. هذا ميزان يوزن به الكلام، والجارية لك. ثم قال: هاتي. فغنت: ... ثم قال: هل ترى بأساً؟ قال: لا. قال: فما أرى هذا بأساً.

جواب: اول: جعفر بن صالح بن كيسان مجهول است! دوم: ابن عبد ربه اهل اندلس بوده و علمايى كه درباره ى تاريخ اندلس نوشته اند و جزئيات ورود و خروج افراد را در آن قيد كرده اند مثل "جذوة المقتبس في ذكر ولاة الأندلس" و "تاريخ العلماء و الرواة للعلم بالأندلس" هيچ سفرى خارج از اندلس را براى ابن عبد ربه ذكر نكرده اند!؟ و ابوشعيب حرانى كه از وى حديث را نقل مىكند؛ اهل بغداد است و سفرى نيز به أندلس نداشته است (ن.ك: تاريخ بغداد ۴/۱۹۳) پس ملاقاتى بين اين دو راوى ثابت نيست.

سوم: ابن عبدربه ادیب و شاعر بوده و تخصص حدیثی نداشته و در کتابهایش اصول حدیثی را مراعات نکرده و قصهها را بدون بررسی ذکر میکند!!

چهام: آنچه از عبد الله بن عمر هیش ثابت است بر خلاف این واقعه میباشد و آن هم فرو بردن انگشتانش در دو گوشش به مجرد شنیدن صدای نَی چوپان!!

امام ابن عبد ربه در العقد الفريد ١/١٠٨ گويد: حدث سعيد بن محمد العجلي بعمان، قال: حدثني نصر بن علي عن الأصمعي، قال: كان معاوية يعيب على عبد الله بن جعفر سماع الغناء. .. فمر ليلةً بدار عبد الله بن جعفر، فسمع عنده غناءً على أوتار، فوقف ساعة يستمع ثم مضى وهو يقول: أستغفر الله، أستغفر الله. فلما انصرف من آخر الليل مر بداره أيضاً، فإذا عبد الله قائم يصلي، فوقف ليستمع قراءته، فقال: الحمد لله، ثم فمض وهو يقول: "خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيئاً عسى الله أن يتوب عليهم " .. ثم إن معاوية أرق ذات ليلة فقال لخادمه خديج: اذهب فانظر من عند عبد الله، وأخبره بخروجي إليه فذهب فأخبره .. فغناه بديح .. فطرب معاوية طرباً شديداً، وجعل يحرك رجله. فقال ابن جعفر: يا أمير المؤمنين، سألتني عن تحريك رأسي، فأخبرتك، وأنا أسألك عن تحريك رجلك. فقال معاوية عبا وينه معاوية عن تحريك وأنا أسألك عن تحريك رجلك. فقال معاوية عن تحريك وأسي، فأخبرتك، وأنا أسألك عن تحريك رجلك. فقال

جواب: وفات معاویه سال ۶۰ هـق و وفات عبد الله بن جعفر سال ۸۰ هـق بوده است و اما تولد اصمعی بین سال ۱۲۷ و ۱۲۹ بوده است؛ یعنی حداقل فاصله بین وفات یکی از راویان این واقعه و آن هم عبد الله بن جعفر و بین ولادت اصمعی ۴۷ سال میباشد!؟ پس سند اصمعی منقطع است!!

امام ابن عساكر در تاريخ دمشق ١٢/۴١٥ گويد: نا إبراهيم بن محمد بن عرفة نا أبو حازم الباهلي نا الأصمعي عن ابن أبي الزناد عن خارجة بن زيد بن ثابت قال دعينا إلى مدعاة في اخوالنا ح قال وحدثني محمد بن الحسن بن دريد نا أبو حاتم نا الأصمعي عن أبي الزناد عن أبيه عن خارجة بن زيد بن ثابت -قال الأصمعي وذكره عبد الله بن مصعب الزبيري يزيد بعضهم على بعض- وهذا لفظ ابن دريد قال: كانت مأدبة في زمن عثمان فدعي لها الناس وكان فيهم عدة من أصحاب رسول الله وفيهم وكان إذا دعي قال اخرس أم عرس أم اعذار ثم يجيب قال خارجة فأتينا بالطعام فجعل حسان يقول لابنه اطعام يدين فإذا قيل طعام يدين فإذا قيل طعام يدين امسك وفي حديث أبي حازم فأتي بالشواء فقال اطعام يدين فاما يدين فامتنع ثم اتي بالثريد فقال اطعام يدين فقال طعام يدين فاما يدين فامتنع ثم اتي بالثريد فقال اطعام يد أم طعام يدين في عرمئذ شابة يد فأكل رجع إلى حديث ابن دريد فلما فرغ القوم ثنيت له وسادة واقبلت الميلاء وهي يومئذ شابة فوضع في حجرها مزهر فضربت ثم غنت فكان أول ما بدأت بشعر حسان...

جواب: اول: امام ابن حجر دربارهی عبد الرحمن بن أبی الزناد در تقریب التهذیب ص ۵۷۸ شمارهی ۳۸۸۶ گوید: صدوق است، و وقتی به بغداد آمد حافظهاش تغییر یافت و فقیه میباشد!.

دوم: امام ابن حجر در لسان المیزان ۵/۱۳۳ از ابو منصور از مقدمه ی کتابش "قذیب اللغة" نقل می کند که گوید: ( وقتی نزد ابن درید آمدم او را در حال مستی دیدم .. ) و علامه ابن شاهین نیز بر این مسدله گواه می دهد که ابن درید مشروب می نوشید و .. (ن.ک: لسان المیزان ۵/۱۳۳ وی سیر أعلام النبلاء، ذهبی ۱۵/۹۷)؛ پس ابن درید اهل فسق بوده نه اهل علمی که به روایت وی اعتماد شود.

امام ابوالفرج اصفهانی در الأغانی ۱۷/۱۶۸ گوید: أخبرني حرمي عن الزبير عن محمد بن الحسن المخزومي عن محرز ابن جعفر قال: حتن زيد بن ثابت الأنصاري بنته فأو لم فاحتمع إليه المهاجرون والأنصار وعامة أهل المدينة وحضر حسان بن ثابت وقد كف بصره يومئذ وثقل سمعه وكان يقول إذا دعي أعرس أم عذار فحضر ووضع بين يديه خوان ليس عليه إلا عبد الرحمن ابنه فكان يسأله أطعام يد أم يدين فلم يزل يأكل حتى حاؤوا بالشواء فقال طعام يدين فأمسك يده حتى إذا فرغ من الطعام ثنيت يسادة وأقبلت الميلاء وهي يومئذ شابة فوضع في حجرها مزهر فضربت به ثم تغنت فكان أول ما ابتدأت به شعر حسان قال: ( فلا زالَ قَبْرٌ بَيْن بُصرى وحِلّق ... عليه من الوَسْمِيّ جَوْدٌ ووَابِلُ ) فطرب حسان وحعلت عيناه تنضحان وهو مصغ لها .

جواب: امام ابن معین درباره ی محمد بن الحسن مخزومی گوید: (دروغگو بوده و احادیث را می دزدیده است) و ابوزرعه گوید: (احادیثش پوچ و واهی است!) و ابوداود گوید: (دروغگو است) و امام نسائی و دارقطنی و ذهبی گویند: (متروک است) و امام ابن حبان گوید: (احادیث را می دزدیده و از علمای ثقات روایاتی را نقل می کرده که از آنان نشنیده است!)... ن.ک: الجرح والتعدیل ۷/۲۲۷ و مجروحین، ابن حبان ۲/۲۷۴ و تهذیب الکمال ۲۵/۶۰ و الکاشف ۲/۱۶۴ و...

امام ابوالفرج اصفهانى در الأغانى ١٧/١۶٩ گويد: أخبرنا وكيع عن حماد بن إسحاق عن أبيه عن الواقدي عن عبد الرحمن بن أبي الزناد عن أبيه قال: سمعت خارجة بن زيد يقول دعينا إلى مأدبة في آل نبيط قال خارجة فحضرها وحسان بن ثابت قد حضرها فجلسنا جميعا على مائدة واحدة وهو يومئذ قد ذهب بصره ومعه ابنه عبد الرحمن فكان إذا أتى طعام سأل ابنه أطعام يد أم يدين يعني باليد الثريد وباليدين الشواء لأنه ينهش نهشا فإذا قال طعام يدين أمسك يده فلما فرغوا من الطعام أتوا بجاريتين إحداهما رائقة والأخرى عزة فجلستا وأخذتا مزهريهما وضربتا ضربا عجيبا وغنتا بقول حسان ...

جواب: اول: امام ابن حجر دربارهی عبد الرحمن بن أبی الزناد در تقریب التهذیب ص ۵۷۸ شمارهی ۳۸۸۶ گوید: صدوق است، و وقتی به بغداد آمد حافظهاش تغییر یافت و فقیه میباشد!.

دوم: محمد بن عمر واقدی امام شافعی درباره ی او می گوید: کتابهای واقدی دروغ است! و امام احمد گوید: دروغگو است و امام بخاری و ابوحاتم رازی و ابوزرعه و نسائی می گویند: متروک است و ابن المدینی و ابنراهویه می گویند: حدیث را وضع می کند!... ن.ک: الجرح والتعدیل ۸/۲۰ و مجروحین ۲۶/۱۸۰ و تاریخ بغداد ۳/۳ و تهذیب الکمال ۲۶/۱۸۰ و تذکره الحفاظ ۱/۳۴۸ و ...

امام شوكانى در نيل الأوطار ٨/١٧٩ از امام حرمين و ابن أبى الدّم نقل مىكند كه گويند: نقل الأثبات المؤرخين أن عبدالله بن الزبير كان له جوار عوادات وإن ابن عمر دخل عليه وإلى جنيه عود فقال ما هذا يا صاحب رسول الله فناوله إياه فتأمله ابن عمر فقال هذا ميزان شامى قال ابن الزبير يوزن به العقول!!

جواب: آنچه در کتاب های تاریخی از عبد الله بن الزبیر نقل می شود، این است که وی اهل طاعت و عبادت و .. بوده است نه اهل موسیقی و آهنگ !!؟ و باید قبل از استناد به هر روایتی به اسناد آن نگاه شود و این سخنی که امام شوکانی از امام حرمین نقل می کند، باید بدانیم که کجا ذکر شده است و این کتابهای تاریخی و این مورخین چه کسانی هستند و در اسانید آنها چه کسانی هستند!!؟؟

امام ابن سعد در الطبقات ٥/١٣٤ گويد: أخبرنا موسى بن إسماعيل قال حدثنا عمران بن محمد بن سعيد بن المسيب قال حدثتني غنيمة جارية سعيد قالت كان سعيد لايأذن لابنته في اللعب ببنات العاج وكان يرخص لها في الكبر يعني الطبل!!

جواب: اول: امام ابن حجر در لسان المیزان ۷/۳۲۲ و ذهبی در میزان الاعتدال ۳/۲۴۱ از امام ازدی دربارهی عمران بن محمد بن سعید بن المسیب نقل میکنند که گوید: ( لیس بذاک؛ یعنی: به ان رتبهای نرسیده که به وی اعتماد شود!) و کمتر چیزی که می توان به وی نسبت داد این است که مجهول می باشد!!.

دوم: غنيمه كنيز سعيد بن المسيب نيز مجهول است!

سوم: این روایت متناقض است با روایت دیگری که امام عبد الرزاق صنعانی با سند صحیح در مصنفش ۱۱/۶ از سعید بن المسیب نقل میکند که گوید: (من از آواز بدم میآید و حداخوانی را دوست دارم!) پس چطور از کسی که آواز را تجویز نمیکند بپذیریم که خودش بدتر از آن آهنگ و موسیقی را گوش میداده است!!

امام فاكهى در اخبار مكه شماره ى ١٩۶۶؛ ۴/۴۰٠ گويد: حدثنا يعقوب بن حميد، قال: ثا أبو تميلة، يحيى بن واضح، عن عمر بن أبي زائدة، قال: حدثتني امرأة، من بني أسد قالت: «مررنا بسعيد بن جبير، ونحن نزف عروسا وهو في المسجد، والمغنية أو قال: القينة تقول: لإن افتنتني هي بالأمس افتنت – سعيدا فأمسى قد قلا كل مسلم؛ وألقى مفاتيح المساجد واشترى – وصال الغواني بالكتاب المنمنم؛ فقال سعيد: كذب والله، ما يقيني »!!

جواب: اول: این واقعه در عروسی رخ داده است و استناد به این روایت درست نیست! دوم: زن مذکور در این روایت مبهم و مجهول است!

سوم: امام ذهبی در میزان الاعتدال ۳/۵۸۷ دربارهی علامه محمد بن طاهر که ناقل این روایت است میگوید: (قوی نیست و تَوهَمات وی در تألیفاتش زیاد است! ... و از سنت به سوی تصوف ناپسند انحراف دارد!). ن.ک: المنتظم، ابن الجوزی ۹/۱۷۷ و البدایه والنهایه، ابن کثیر ۱۲/۱۷۷.

امام ابويعلى خليلى در الإرشاد ١/٣١٠ گويد: عبد العزيز بن أبي سلمة الماجشون مفتي أهل المدينة، سمع الزهري، وعبد الله بن دينار، وغيرهما، روى عنه الأئمة، مخرج في الصحيحين، يرى التسميع ويرخص في العود!!

جواب: اول: امام ابویعلی اسنادی برای این گفتهاش نقل نکرده است!

دوم: امام ذهبی درباره ی امام ابویعلی در کتابش تذکره الحفاظ ۳/۱۱۲۳ و سیر أعلام النبلاء ۱۷/۶۶۶ می گوید: (امام ابویعلی خلیلی ... در کتاب الارشاد توهٔمات زیادی دارد و احتمال دارد بدین علّت باشد که از روی حفظش نوشته است!).

امام مزى در تهذيب الكمال ٣٢/٣٣٥ گويد: يعقوب بن أبي سلمة الماجشون ... ذكره محمد بن سعد في الطبقة الثالثة من أهل المدينة وقال يكنى أبا يوسف وهو الماجشون فسمي بذلك هو وولده فيعرفون جميعا بالماجشون وكان فيهم رجال لهم فقه ورواية للحديث والعلم وليعقوب أحاديث يسيرة وذكره ابن حبان في كتاب الثقات وقال مصعب بن عبد الله الزبيري إنما سمي الماجشون للونه وقال البخاري عن هارون بن محمد الماجشون بالفارسية المُورَّد قال مصعب: وكان يعلم الغناء ويتخذ القيان ظاهرا أمره في ذلك وكان يجالس عروة بن الزبير وعمر بن عبد العزيز في إمرته وقال في موضع آخر كان يعين ربيعة على أبي الزناد لأن أبا الزناد كان معاديا لربيعة قال مصعب وكان الماجشون أول من علم الغناء من أهل المروءة بالمدينة وكان يكون مع عمر بن عبد العزيز في ولاية عمر على المدينة وكان يأنس إليه فلما استخلف عمر قدم عليه الماجشون فقال له عمر انا عمر على المدينة وكان يأنس إليه فلما استخلف عمر قدم عليه الماجشون فقال له عمر انا

جواب: این روایت منقطع است زیرا ولادت مصعب بن عبد الله الزبیری سال ۱۵۶ هـق بوده و وفات ماجشون حداقل ۳۰ است!!.

خلاصه: هر حرفی بدون اسناد و مدرک باطل است!! ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِن جَآءَكُم وَ فَاسِقُ بِنَيا فَتَبَيّنُوۤا أَن نَصِيبُوا فَوَمَّا بِجَهَالَةِ فَنُصِّبِحُوا عَلَى مَا فَعَلَتُم نَدِمِينَ ﴾ (حجرات: ۶): «ای کسانی که ایمان آورده اید! اگر فاسقی برایتان خبری آورد دربارهی آن تحقیق کنید که [مبادا] از روی نادانی به گروهی زیان رسانید و آن گاه بر آن چه مرتکب شده اید پشیمان شوید!».

ب شده اید پشیمان شوید:

## اجماع بر تحریم آهنگ و پاسخ شبهات معترضین برآن:

امام نسائی در کتاب سنن اَثر شماره ی ۴۱۳۵ با سند صحیحی چنین نقل می کند: أُخْبَرَنَا عَمْرُو بْنُ یَحْیّی قَالَ حَدَّثَنَا مَحْبُوبٌ یَعْنی ابْنَ مُوسَی قَالَ أَثْبَأَنَا أَبُو إِسْحَقَ وَهُوَ الْفَزَارِيُّ عَنْ الْأُوْزَاعِیِّ قَالَ: (كَتَبَ عُمَرُ بْنُ عَبْدِ الْعَزِیزِ إِلَی عُمَرَ بْنِ الْوَلِیدِ کِتَابًا فِیه ... وَإِظْهَارُكَ الْمَعَازِفَ وَالْمِزْمَارَ بِدْعَةٌ فِي الْإِسْلَامِ وَلَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ أَبْعَثَ إِلَيْكَ مَنْ يَجُزُّ جُمَّتَكَ جُمَّةَ اَلسُّوء ) : « اَمام عمر بن عبدالعزیز به عمر بن الولید نامهای نوشت ... و گفت: اظهار ادوات موسیقی و آهنگ از طرف شما بدعتی در اسلام است، و من خواسته مکسی را نزد شما بفرستم تا آن موهای بدی که بر سر دارید را قطع کند ».

از این اثری که امام اوزاعی از امام مسلمانان عمر بن عبد العزیز نقل می کند چنین برداشت می شود که ادوات موسیقی در زمان صحابه و تابعین نبوده و اظهار این چنین ادواتی بدعت و نوآوری در دین است و آنها در مذموم دانستن چنین اداوتی اختلافی نداشته اند!!، و اگر اداوات موسیقی مشکلی نداشت هیچوقت خلیفه ی مسلمانان عمر بن عبد العزیز این چنین نامه ی تهدید آمیزی را به سوی عمر بن الولید نمی فرستاد!

امام ابن جریر طبری (۲۲۴ – ۳۱۰ هـق) در تهذیب الآثار ۲/۶۸ می گوید: (پیامبر ﷺ به علی شخصه دستور داده تا بتها را بشکند ... اگر چنین دستور رسول الله ﷺ بر شکستن و تغییر شکل این بتها که معصیت خداوند با آن صورت می گیرد بوده .. پس از باب اولی ادوات موسیقی و طنبور (مثل عود که سه تار دارد و گفته شده همان طبل) و عود و مثل اینها که با آنها معصیت خداوند و کارهای بیهوده انجام می گیرد، باید شکسته شوند و از شکل خودشان خارج شوند ... و چنین سخنانی در آثار از علمای گذشته ی امت آمده و علمای بعد از آنان به نیکی از آنها پیروی کردهاند...).

امام ذهبی دربارهی امام طبری در سیر أعلام النبلاء ۱۴/۲۶۸ میگوید: (ثقه و صادق و حافظ بوده و در رأس علمای تفسیر قرار دارد و در فقه و اجماع و اختلافات امام میباشد و در تاریخ و روزگاران مردم عَلَّامه بوده و نسبت به علم قراءات آگاه بوده است).

امام آجری (۲۸۰ – ۳۶۰ هـق) در مقدمه ی کتاب تحریم نرد و شطرِنج می گوید: اگر کسی از بازی هایی که مردم آنها را انجام می دهند مانند: نرد و شطرنج و نی و فلوت و تار و طبل و عود و طنبور سؤال بگیرد ... جواب با توفیق الله چنین است: همه ی این چیزهایی که از آنها سؤال شده است بازی کردن و انجام دادن و کار کردن با آنها، باطل و حرام است! و شنیدن آن به دلایل قرآن و سنت رسول الله و سخنان صحابه مسئه حرام است!

امام ابن رجب در نزهه الأسماع ص ۲۵ گوید: شنیدن ادوات موسیقی و شنیدن تک تک آنها به تنهایی حرام است و ابوبکر آجری و دیگر علماء بر تحریم آن اجماع نقل کردهاند!.





امام ابن حجر هیتمی گوید: و از کسانی که در تحریم ادوات موسیقی اجماع نقل كردهاند، امام پيروان متأخرين ما ابوالفتح سُليم بن أيوب رازي (ولادت ٣۶٠ هــق) است ... (ن.ک: کف الرعاع، هیتمی ص ۱۲۴).



امام بغوی (وفات ۵۱۶ هـق) در شرح السنه ۱۲/۳۸۳ گوید: علماء در تحریم ادوات موسیقی و نی و بازی های بیهوده اتفاق دارند!



امام ابن أبي عُصْرُون تميمي (ولادت ۴۹۲ هـق) از علماي شام دربارهي فُلوت يا نَي گوید: صحیح این است که حرام است!، بلکه در برابر دیگر ادوات موسیقی که به اجماع علماء حرام است، تحریم آن اولاتر است! آن هم به علَّت شدید بودن نُوازنَّدگیاش!!. (ن.ک كف الرعاع، هيتمي ص ١١٥؛ علامه هيتمي چنين مقولهاي را نيز از امام رافعي (ولادت ۵۵۵ هــق) و امام نووی (ولادت ۶۳۱ هــق) در همین کتابش ذکر میکند هرچند که خود امام نووی در کتابش روضه الطالبین ۸/۲۰۵ نیز اجماع نقل میکند).



امام ابنقدامه (ولادت ۵۴۱ هـق) در المغنى ۹/۱۱۵ گوید: ادوات لهو و بیهوده مثل نی و عود و طبل .... ادواتی برای کسب گناه است که علماء در تحریم آن اجماع دارند!



امام ابن الصلاح (ولادت ۵۷۷ هـق) گوید: باید بدانیم که دف و نّی و آوازسرایی هرگاه با هم جمع شوند، نزد علمای اصحاب مذاهب و دیگر علمای اسلام، شنیدن آنها حرام است! و از کسی خلاف این نقل نشده که چنین شنیدنی را حلال بداند و آن هم کسی که سخنانش در مسائل اجماع و اختلاف اعتبار داشته باشد. (ن.ک: فتاوی ابنالصلاح ص ٠٠٣).





### پاسخ شبهات معترضین بر مسألهی اجماع

گویند: اجماع در اصطلاع چنین تعریف شده: (اتفاق علمای مجتهد اسلامی بعد از وفات رسول الله در عصری از عصور بر امری دینی!!)؛ و این تعریفی که علمای اصول فقه ارائه دادهاند خیال بافیای بیش نیست و در واقع امر غیر ممکن است!، زیرا تاریخ امت محمد و اشکار است و در صدر اول اسلام بعد از وفات رسول الله اختلافات بسیاری بوده و آن هم اختلافات در نوع استنباط از قرآن و سنت چه برسد به مسایلی که دلیلی از قرآن و سنت بر آنها نباشد و برای آن مسأله ادعای اجماع شود!!!

پاسخ: اول: اولین کسی که چنین حرفی را زده و در مقابل علمای اسلام ایستاده و با اجماع آنان به مخالفت بر خواسته نظام معتزلی است؛ امام تاج الدین سبکی در کتاب الإبهاج ۲/۳۵۳ گوید: این نظام که ابو اسحاق ابراهیم بن سیّار نظام باشد در بازار (بصر) کارش بافتن و دوختن بوده است و اظهار مذهب معتزله را میکرده و فرقه ی نظامیه به او نسبت داده شده است؛ ولی او زندیق بوده است [زندیق کسی است که وجود خدا را قبول ندارد و با دین ستیز و مبارزه می کند]، و برای طعن وارد کردن بر شریعت اسلامی اجماع را انکار کرده است ... و همه ی اینها زندقه بازی است، که الله او را لعنت کند؛ او کتابی دارد که در آن خدای سه گانه را بر خدای یکتا ترجیح می دهد و اگر تظهار به اعتزال کرده بدین علّت است که از شمشیر خدای شرع و دین فرار کند، و شماری از رسوایی های دیگری نیز دارد که بیشتر آنها طعنه وارد کردن بر دین است!!

دوم: تمام علمایی که در علم اصول فقه کتاب نوشته اند، مسأله ی اجماع را به عنوان یکی از دلایل دین معرِّفی کرده اند و شمار زیادی از آنان با تندی با کسانی که مسأله ی اجماع را انکار کرده اند برخورد نموده اند تا جایی که امام حرمین (ن.ک: مبنی فقه، محمدی ص ۱۸۵) گوید: بر زبان فقهاء اشتهار یافته که خارق اجماع کافر است . (ن.ک: مُسلَّم الثبوت همراه با شرح فواتح الرحموت، محب الله بن عبدالشکور ۲/۲۱۳ و قواطع الأدله، ابو مظفر سمعانی ۱/۴۶۹ و التلخیص فی أصول الفقه، امام حرمین (جوینی) ص ۳۷۵ و مستصفی، غزالی ۱/۱۷۶ و کشف الأسرار، علاء الدین بخاری ۳/۲۲۷ و اللمع فی أصول الفقه، ابواسحاق شیرازی ص ۴۸ و التمهید، ابوالخطاب کلوذانی ۳/۲۲۴ و الوصول إلی الأصول، ابن برهان ۲/۷۲ و میزان الأصول، سمرقندی ص ۴۸ و شرح تنقیح الفصول، قرافی ص ۲۰۱ و التقریر و التحبیر، ابن الهمام ۲۳/۱۰۶ و ارشاد الفحول، شوکانی ص ۸۱ و مبانی فقه، محمدی ص ۱۸۱–۱۸۵…).

سوم: علّت انکار علماء بر منکرین اجماع این است که با سست شدن پایهی اجماع سبب می شود که راه تحریف قرآن و سنت که دلالت بر تحریم خیلی چیزها دارند باز شود! و ادعا کنند که در معانی قرآن و سنت، احتمالات زیادی است و هر گاه در یک چیزی احتمال باشد نمی توان به آن استناد کرد!

غیر از این که با رد کردن اجماع دلایل زیادی که در شرع دلالت بر حجت بودن اجماع دارند به آنها عمل نمی شود و حکم آنها تعطیل می شود، آنگاه مصداق این آیه می شویم: ﴿أَفَتُوْمِنُونَ بِبَغْضِ ٱلْکِنَابِ وَتَکَفُرُونَ بِبَغْضِ ﴾ (بقره ۸۵): « آیا به بخشی از کتاب آسمانی ایمان می آورید و به بخشی دیگر کفر می ورزید».

#### دلایلی که دلالت بر حجت بودن اجماع دارند:

۱- الله گس می فرماید: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمُهُ یَدَعُونَ إِلَى الْخَیْرِ وَیَاْمُرُونَ فِلَغُونَ عَنِ اَلْمُنكَرِ وَاُوْلَتِكَ هُمُ اَلْمُفْلِحُونَ ﴾ (آل عمران ۱۰۴): « باید از میان شما گروهی بأشند که دعوت به نیکی کنند و امر به معروف ونهی از منکر نمایند و آنان خود رستگارانند »؛ امام ابوالخطاب کلوذانی در کتاب التمهید ۲۲۲۸ در بیان مقصود این آیه گوید: (لازمهی این آیه چنین است که آنان در هر حالتی چنین ویژگی را داشته باشند؛ زیرا اگر آنان در بعضی از اوقات به قسمتی از نیکیها دعوت می دادند و قسمتی از منکر را نهی می کردند هیچوقت بهترین گروه ها برای مردم نمی بودند،… پس مقصود از این آیه چنین بوده که آنان در تمامی احوال، امر به معروف و نهی از منکر داشته باشند).

امام علاء الدین بخاری در کشف الأسرار ۳/۲۵۵ گوید: (لام تعریف در اسم جنس [المعروف و المنکر] لازمهاش استغراق و دربر گرفتن تمامی حالات است؛ پس آنان به هر معروفی دعوت دادهاند و هر منکر را نهی کردهاند، و اگر آنان با حرف خودشان روی اشتباهی اجماع کنند در این حالت اجماع آنها روی گفتار منکری بوده است، پس آنان دعوت گر به سوی منکر بودهاند و نهی کنندهگان از انجام دادن معروف که با دلالت این آیه متناقض است!!).

امام قرافی در کتاب شرح التنقیح ص ۳۰۱ گوید: (این آیه آنان را ستایش میکند ... زیرا الله آنان را چنین وصف میکند که امر به معروف میکنند و الف و لام دلالت بر عموم دارد، پس آنان به هر معروفی دعوت میدهند و چیزی از حقایق از قلم آنان نمیافتد زیرا از جملهی کارهای معروف است و فرموده ی الله که نهی از منکر میکنند؛ این منکر با الف و لام دلالت بر این دارد که آنان هر منکری را نهی کردهاند و بین آنها هیچ اشتباهی رخ نمی دهد و با هم در منکری موافقت نمیکنند ... و این امت از اشتباه معصوم است و حقی از آنچه شرع بیان داشته بر آنان پنهان نمیماند، پس از حق باید پیروی شود و عمل به گفتار آنان واجب است!!).

۲- الله گس می فرماید: (کُنتُم خَیْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ) (آل عمران ۱۱۰): «شما بهترین امّتی هستید که برای مردم آفریده شده اید، امر به معروف و نهی از منکر می کنید...»؛ این آیه دلالت بر این دارد که امّت محمد بهترین امتها هستند زیرا آنان چنین وصفی را دارند که در تمامی احوال و زمانهای مختلف امر به معروف و نهی از منکر می کنند!، پس باید گروهی باشند که به سوی کارهای نیک دعوت دهند و از کارهای زشت مردم را نهی کنند و غیر ممکن است که امت در تحریم یک امر مباح اتفاق کنند و دیگران بر گفته ی منکر آنان ساکت شوند!؟ و وصف آنان چنین باشد که از کارهای نیک مردم را نهی می کنند!!. (ن.ک: مبانی فقه، محمدی ص ۱۸۳).

٣- الله ﷺ مىفرمايد: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدٍ مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ عَلَيْ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدٍ مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ عَلَيْ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدٍ مَا تَوَلَّى وَ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ (نساء ١١٥): ﴿ و هر كس پس از شناخت حقيقت و روشن شدن راه هدايت براى وى با رسول الله مخالفت كند [يا: از راه و روش رسول الله دور شود] و راهى غير از راه مؤمنان را پيش گيرد، او را به همان جهتى كه روى خود را بدان كرده است رها مىكنيم، و او را وارد جهنم مىكنيم، و چه بد جايگاهى است».

شیخ عبدالکریم محمدی در مبانی فقه ص ۱۸۲ گوید: (خدای متعال در این آیه، مخالف راه رسول الله، و پیرو غیر راه مؤمنان را به یک عقوبت تهدید کرده است، و اگر پیروی راه غیر مؤمنان مباح بود، با ممنوع که مشاقه [و مخالفت] رسول باشد جمع نمی کرد! بنابراین دانسته می شود که مخالفت با مؤمنان حرام است و موافقت با آنان واجب است)؛ و این راه مؤمنانی که به پیروی از آن دستور داده شده ایم راهی واضح و آشکار و محفوظ است، زیرا اگر آشکار نبود و محفوظ نمی ماند، تکلیف مؤمنان به پیروی از آنان بیهوده می بود!! (ن.ک: إحکام الفصول، باجی ص ۳۷۵).

۴ الله گس میفرماید: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهُدَآءَ عَلَى اَلنَّاسِ ﴾ (بقره ۱۴۳) : ﴿ و بی گمان شما را ملّت میانهروی قرار داده ایم تا گواهانی بر مردم باشید»، شیخ عبدالکریم محمدی در مبانی فقه ص ۱۸۲ گوید: (خداوند در این آیه مجموع امّت را به وسط بودن یعنی بهتر بودن متصف ساخته است، و اگر مجموع آنها مرتکب ممنوعات می شدند، لایق چنان وصفی نبودند، لذا نتیجه می گیریم که اجماع امّت به خطا نمی رود و بدین ترتیب قولشان حجت است.

۵- الله ﷺ مىفرمايد: ﴿يَتَأَيُّهَا اَلَذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِي اَلأَمَرِ مِنكُرٌ ۖ فَإِن نَنزَعْكُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُشُمُّ اَوُ وَيَامَبُرُ وَ اللّهِ وَ يَيَامَبُرُ وَ از اولى الأمر مسلمان اَوْرَدَهُ ايد! از الله و پيامبر و از اولى الأمر مسلمان اطاعت كنيد و هرگاه در چيزى [يعنى در مسائل دينى و شرعى] اختلاف كرديد آن را به الله و پيامبرش [كه همان قرآن و سنت است] برگردانيد، اگر به الله و روز قيامت ايمان داريد ».

در این آیه توصیهی گردیم، پس در صورت عدم اختلاف در امور دینی به قرآن و سنّت برگردیم، پس در صورت عدم اختلاف نیازی به رجوع به قرآن نیست (ن.ک: تیسیر الوصول، فیروز ص۱۰۵)؛ امام فخر رازی در تفسیر این آیه میگوید: (این آیه شامل مباحث زیاد از علم مبانی فقه است؛ زیرا فقهاء گفته اند اصول شریعت و دین چهار مبنا دارد: قرآن و سنّت و اجماع و قیاس، و تأیید این آیه بر این چهار اصل به ترتیب میباشد: قرآن و سنّت در این قسمت از آیه «از الله و پیامبر اطاعت کنید!» به آن اشاره شده است و فرموده ی الله گرا والی الأمر مسلمانان اطاعت کنید» دلالت بر حجّت بودن اجماع دارد، و این دلیل چنین بوده که الله به با تأکید دستور به اطاعت از اولی الأمر میدهد، و کسی که الله به با تأکید دستور به پیروی از او میدهد باید معصوم از اشتباه باشد؛ در غیر این صورت دستور الله به پیروی از اشتباهی که در آن احتمال وجود دارد میباشد، و کسانی که معصومند اصحاب حل و عقد [یعنی علمای اسلام] میباشند که اولی الأمر هستند!).

9- امام شافعی در کتاب الرساله ص ۴۷۵ در شرح فرموده ی رسول الله ﷺ: «کسی که میخواهد ساکن وسط بهشت باشد همراه با جماعت باشد» (صحیح، تخریج: ترمذی ح ش ۲۰۹۱ و احمد ح ش ۱۷۵ و ابن حبان ح ش ۴۶۷۴ و حاکم در مستدرک ح ش ۳۵۵۹)، میگوید: (هرگاه جماعت مسمانان در شهرهای متعدد متفرق شوند، کسی نمی تواند با بدن خود همراه جماعتی که متفرق هستند باشد؛ و بدنهایی از مسلمانان و کفار و انسانهای با تقوا و گناهکار که با هم بوده اند وجود داشته اند، و با هم بودن آنها معنایی نداشته است!، زیرا غیر ممکن است، و با هم بودن از لحاظ جسد و بدن کاری انجام نمی دهد؛ پس مقصود از لزوم جماعت و همراه جماعت بودن چیزی غیر از با هم بودن از لحاظ حرام و حلال و پایبند بودن به آن دو نمی تواند باشد!، و کسی که حرفی را بزند که جماعت مسلمانان آن را می گویند با آنها بوده است!، و کسی که با حرف جماعت مسلمانان مخالف کند با آن جماعتی که دستور به همراهی با آنان داده شده مخالف بوده است!.

غفلت نیز از جدایی می آید!، و اما جماعت مسلمانان – إن شاء الله – ممکن نیست که تمامی آنان از معنای قرآن و سنت و قیاس غافل باشند!).

گویند: امام احمد گفته: شخصی که ادِّعای اجماع در مسألهای میکند آن اجماع دروغ اسِت، و کسی که ادِّعای اجماع کند دروغ گو است!، شاید مردم اختلاف داشته باشند ... این ادِّعای بِشر مَرِّیسی و ابوبکر اصم است!!

پاسخ: اول: ابوبکر اصم از سران معتزله است! و بشر مریسی شخصی است که دربارهی او امام ابن حجر در لسان المیزان ۲/۲۹ می گوید: (بشر بن غیات مریسی مبتدع و گمراه است، نباید از چنین شخصی روایتی نقل کرد .. امام خطیب بغدادی گوید: از او اقوال شنیع و بدی نقل شده که علماء با تندی با او برخورد کردهاند ... و یزید بن هارون گوید: بشر مریسی کافر و خون او حلال است! .. و از او نقل شده که عذاب قبر و سؤال منکر و نکیر و پل صراط و میزان را انکار می کند!؟..)؛ حال با وجود انحراف این اشخاص، اگر چنین افرادی اجماعی را نقل کنند آیا اجماع آنها اعتبار دارد؟ بدون شک و تردید: خیر! و امام احمد نیز منظور او همین است!

دوم: آنچه به صراحت از امام احمد نقل شده این است که وی اجماع را قبول دارد از جمله:

۱- امام ابوداود در مسایلی که ازامام احمد پرسیده (ص ۴۸) گوید: شنیدم که به امام احمد گفته شد: قرائت سورهی فاتحه پشت سر امام از فرمودهی الله (وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْمَانُ فَاَسْتَمِعُوا لَهُ.) (اعراف ۲۰۴): « هنگامی که قرآن تلاوت می شود، پس به آن گوش فرا دهید » خاص شده است؛ امام احمد گفت: از چه کسی نقل می کند؟ مردم اجماع دارند در این که این آیه در شأن نماز نازل شده است!.

۲- امام ابویعلی فرّاء از علمای حنابله در کتاب العده ۲/۱۸۲ گوید: (اجماع حجتی قطعی است، باید به آن عمل شود، و مخالفت با آن درست نیست ... و امام احمد در روایت فرزندش عبد الله و روایت ابو الحارث گوید: اگر صحابه اختلاف کنند نباید از گفته هایشان خارج شویم و آیا اگر اجماع کردند ما می توانیم از اجماع آنها خارج شویم؟ این حرف بد و ناپاک اهل بدعت است؛ نباید از گفتار صحابه می توانیم اگر چه اختلاف داشته باشند کسی خارج شود!.).

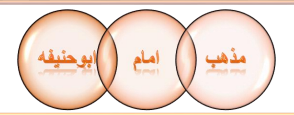
گویند: اجماع سکوتی و آن هم شهرت یافتن قول به تحریم همراه با نبودن مخالف در آن قضیه بعد از بررسی و پیگیری اقوال مجتهدین در استدلال به آن اختلاف است!!

پاسخ: امام سبکی در رفع الحاجب ۲/۲۰۹ در مورد اجماع سکوتی گوید: اگر فتوا تکرار شود و مدت آن طولانی شود و مخالفی در آن مسأله نباشد .. سبب قطعی شدن آن می شود و اختلاف در این مسأله به طولانی بودن مدت زمان یا کوتاه شدن بر می گردد، و به این مسأله ابن التلمسانی در شرح المعالم اشاره داشته است، و این مسأله اختلافی در آن نیست! و این هم لازمهی صحبت های امام حرمین است، زیرا وی صورت این مسأله را چنین دانسته که مدت زمان طولانی نشود و آن قضیه تکرار شود..

پس اجماع سکوتی که در آن اختلاف بوده حالتی است که آن مسأله همراه با طولانی بودن مدّت زمان، تکرار نشود!! ولی اگر آن مسأله تکرار شود چنین سکوتی با طولانی شدن مدّت زمان بدون اختلاف اجماع به حساب می آید!!

عدم استدلال به اجماع سکوتی، به امام شافعی نیز نسبت داده شده که امام زرکشی در البحر المحیط ۶/۴۵۹ به آن پاسخ می دهد...!!

# آهنگ نزد اصحاب چهار مذهب اهل سنت و جماعت



۱- از دلایل حرام بودن آهنگ نزد امام ابوحنیفه این بوده که اجاره دادن ادوات موسیقی حرام است و شکستن آن واجب است!؛ امام اسبیجابی (ولادت ۴۵۲ – ۵۳۵ هـق) در شرح کافی (ن.ک: تبیین الحقائق، زیلعی ۵/۱۲۶ و ۳/۲۱۸) گوید: اجاره گرفتن بر آواز و نوحهسرایی و نی و طبل و بازی های بیهوده و حدا خوانی و سرودن شعر و مانند اینها درست نیست و هیچ اجر و پاداشی ندارد و همهی اینها قول ابوحنیفه و ابویوسف و محمد بن حسن است، زیرا این کارها گناه است!

7 – ادوات موسیقی نزد ائمه ی احناف نیز حرام است؛ امام سرخسی در المبسوط 18/7 گوید: (اجاره گرفتن بر آواز خوانی و نوحهسرایی و نی و طبل و دیگر بازیهای بیهوده درست نیست؛ زیرا گناه است و اجاره گرفتن برای کارهای گناه باطل است!). و امام ابن نجیم در البحر الرائق 18/7 گوید: همه ی ادوات موسیقی حرام است، حتی آواز سرایی با نی ... ). (برای بررسی اقوال بیشتر: ن.ک: بدائع الصنائع 20/17 و تبیین الحقائق، زیلعی 20/17).

گویند: چنانچه در بدائع الصنائع از امام ابوحنیفه یاد شده این است که آواز خوانی مشکلی ندارد، زیرا شنیدن آواز قلب انسان را نرم میکند، و در صورتی که ادوات موسیقی شنیع و زشت نباشد مثل نی و دف و امثال اینها مشکلی ندارد!؟

امام کاسانی در بدائع الصنائع ۶/۲۷۰ وقتی سخنان پیشین را ذکر کرده یادی از امام ابوحنیفه نداشته و چنین اقوالی را به ایشان نسبت نداده است! بلکه سخنان وی در مورد عدالت شهود بوده است! امام کاسانی گوید: (هرگاه کسی که آواز میخواند مردم کنار او به قصد فسق و فجور و شنیدن صدایش جمع شوند چنین شخصی عدالت ندارد هرچند که مشروب ننوشد! زیرا چنین شخصی در رأس فسّاق قرار گرفته است، ولی اگر برای خودش برای دوری از تنهایی آواز بخواند عدالت وی ساقط نمیشود؛ زیرا چنین حالتی مشکلی ندارد! بدین علّت که آواز قلب را نرم میکند ولی برای فسق و فجور انجام دادن آن حلال نیست؛ امّا کسی که چیزی از ادوات موسیقی را استفاده میکند به حالت استفادهاش نگاه میشود: اگر مثل دف و نی و مثل اینها شنیع و زشت نباشد مشکلی ندارد و عدالت وی ساقط نمیشود و اگر مانند عود و امثال آن که شنیع است باشد عدالت اوی ساقط میشود زیرا به هیچ وجه جاین نستند!).

گویند: از امام ابوحنیفه نقل شده که اگر کسی ادوات موسیقی را تلف یا خراب کند ضامن است زیرا می شود از این چنین ادواتی استفاده برد!؟

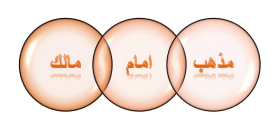
جواب: اگر کسی به دستور امام یا قاضی ادوات موسیقی را تلف یا نابود کند و یا کسی بدون اجازه ی امام یا قاضی خودش عود آواز خوانی و مثل آن را را بشکند ضامن نیست! و این بین ابوحنیفه و ابویوسف و محمد بن حسن محل اتفاق است!، ولی اگر کسی بدون اجازه ی امام یا قاضی ادوات موسیقی به غیر از عود را خُرد کند؛ امام ابوحنیفه گوید آن شخص ضامن است، امّا ابویوسف و محمد بن حسن گویند که ضامن نیست! (ن.ک: حاشیه رد المختار، ابن عابدین ۲۲۱۲ و البحر الرائق، ابن نجیم بن حسن گویند که ضامن است ولی این بدین منظور نیست که همان آلت موسیقی را ضمانت دارد بلکه نوع ضمانت به قیمت چوب آن است!، پس اگر ادوات موسیقی به طور مطلق نزد امام ابوحنیفه جایز بود باید آن شخص خود آلت موسیقی را ضامن میبود نه قیمت چوب آن!؟ و امام ابوحنیفه اگر چنین شخصی را ضامن دانسته بدین سبب است که وی تغییر منکر با دست را از خصوصیّات امام یا قاضی می داند نه اینکه هر شخصی بدون اجازه ی امام یا قاضی اقدام به چنین کاری کند! (ن.ک: بدائع الصنائع، کاسانی ۲۸۶۸۷ و حاشیه تبیین الحقائق امام یا قاضی و البحر الرائق، ابن نجیم ۲۸۲۳ و داشیه تبیین الحقائق امام یا قاضی و البحر الرائق، ابن نجیم ۲۸۷۸ و داشیه تبیین الحقائق امام یا قاضی و البحر الرائق، ابن نجیم ۲۸۸۸).

گویند: از امام ابوحنیفه نقل شده که در مجلسی که موسیقی بوده حضور داشته است، پس اگر موسیقی حرام می بود آن مجلس را ترک می کرد!؟

جواب: آنچه از امام ابوحنیفه یاد شده فقط در مورد مجلسی است که در آن آواز خوانی یا بازی باشد نه موسیقی!؟؛ امام محمود نجاری در المحیط البرهانی ۵/۲۳۵ گوید: (هرگاه بازی و آواز در منزل باشد اشکالی ندارد که شخصی سر سفرهی غذا بنشیند و بخورد .. گفته شده و این در صورتی است که به خاطر منزلت آن شخص مهمان، کار خود را رها کنند ولی اگر آن اشخاصی که بازی میکنند و آواز میخوانند کار خود را رها نکنند نباید آن شخص سر سفره آنها بنشیند و غذا بخورد بلکه باید از آنجا بلند شود و آنها را ترک کند و امام ابوحنیفه گفته که من یکبار به چنین مجلسی مبتلا شدهام!!).

سبحان الله! امام ابوحنیفه مذهبش بر این است که اگر در جایی کسی بدون ادوات موسیقی، آواز بخواند هر چند که مجلس ولیمه باشد و آن شخص دعوت شده باشد ،در صورتی که کار خود را رها نکنند آن شخص باید آنجا را ترک کند!، حال اگر موسیقی بود چه می شد!!؟





در کتاب مدونه ۹/۴۲۱ آمده است که امام سحنون تنوخی گوید: از امام عبدالرحمن بن قاسم سؤال گرفتم: آیا امام مالک زدن دف در عروسی را جایز میدانست یا نه? و آیا اجاره دادن آن را جایز میدانست یا نه؟، امام ابن قاسم گفت: امام مالک دف و دیگر ادوات موسیقی را در عروسی کراهت (یعنی حرام) میدانست! و آن هم بدین علّت که من از وی سؤال گرفتم و آن را ضعیف دانست و نیسندید!

### گویند: کراهت در روایت امام مالک کراهت تنزیهی است نه تحریمی!؟

جواب: ۱- پیروان مذهب امام مالک از سخنان وی تحریم ادوات موسیقی را استنباط کردهاند از جمله: امام ابوزید قیروانی مالکی در کتاب الفواکه الدوانی ۲/۲۹۸ گوید: (به طور عمدی گوش دادن سخنان باطل و بیهوده به هر نحوی حلال نیست ... و نه هم شنیدن موسیقی و آواز سرایی!.

۲- امام مالک در جاهایی مختلفی از وی نقل شده که درباره ی حکم چیزی می گوید کراهت دارد و مقصود وی حرام بودن است از جمله: امام ابن قاسم در المدونه ۳/۴۳۲ گوید: (وقتی امام مالک فروختن این کتابها -یعنی کتابهای شعر و آواز سرایی - را کراهت شمرده است اجاره دادن آن کتابها برای مطالعه نیز جایز نمی باشد؛ زیرا چیزی که فروختن آن درست نیست اجاره دادن آن نیز درست نمی باشد!). پس مقصود از کراهت جایز نبودن فروش آن است!

۳- امام مالک آواز خوانی را حرام دانسته چه برسد به آهنگ و موسیقی، چنانچه شاگردش عبد الله بن عبد الحکم در کتاب مختصرش نقل میکند که: (امام مالک دربارهی شنیدن آواز سؤال شد، امام مالک گفت: جایز نیست!؛ الله شمی می فرماید: (فَمَاذَا بَعَد اُلْحَقِّ إِلَّا اَلضَلَالً ) (یونس ۳۲): «آیا بعد از حق غیر از گمراهی چیز دیگری است؟»، و این هم از جمله ی حق نیست!؛ به امام مالک گفته شد: اهل مدینه می شنوند!، امام مالک گفت: نزد ما فاسقان چنین کاری را انجام می دهند!).



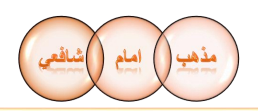
گفته شده: از ائمهی مذهب مالکیّت مثل ابن کنانه روایت است که گوید: نَی و شیپور که کاملاً بیهوده نیستند جایز است!؟

جواب: ۱-آنچه ابن رشد در البیان والتحصیل ۴/۴۳۱ از ابن کنانه نقل می کند چنین است: (علماء اتفاق دارند که زدن دف در عروسی جایز است ... و ابن کنانه گفته شیپور نیز در عروسی جایز است...!)؛ پس بحث عروسی است نه در همه جا و هر وقت و خود ابن رشد گفته ی ابن کنانه را نقض می کند و در کتاب البیان والتحصیل ۷/۴۷۲ می گوید: (اما عود و شیپور علماء هیچ اختلافی ندارند در اینکه سر عروسی و غیر از عروسی درست نیست، و به اتفاق علماء خرید و فروش آن فسخ و باطل است!).

۲- فتاوای پیروان مذهب امام مالک نیز بر حرام بودن ادوات موسیقی است از جمله: امام ابوالحسن مالکی در کفایه الطالب ۲/۴۳۴ که گوید: (شنیدن صدای ادوات موسیقی مثل عود غیر از دف در عروسی درست نیست ... و این مذهب امام مالک است!)؛ و امام ابنعرفه دسوقی در حاشیهاش گوید: (امّا در غیر از عروسی چیزی از ادوات موسیقی به اتفاق علماء درست نیست مگر دف [منظور در عروسی] ..) و امام ابنالحاج فاسی در کتاب المدخل ۳/۹۹ گوید: (اَمّا عود و طبل و دیگر ادوات موسیقی حرام است و شنونده ی آن فاسق است!) .

گویند: سعید بن کثیر بن عفیر گوید: ابراهیم بن سعد زهری به عراق آمد ... و هارون الرشید او را اکرام کرده و با نیکی با وی رفتار کرد، و وی از آواز خوانی سؤال شد و فتوا داد که حلال است، و یکی از علمای حدیث نزد وی آمد تا احادیث امام زهری را از او بشنود و شنید که آواز میخواند و به او گفت: من حریص بودم که روایتهایت را بشنوم و الآن به هیچ وجه از تو نخواهم شنید!... و این مسأله در بغداد اشاعه شد و هارون الرشید از آن با خبر شد و او را صدا زد ... وگفت: ای امیر المؤمنین شاید حرفهای آن شخص جاهل که مرا دیشب اذیّت کرده شنیدهای!؟... پس هارون الرشید صدا میزند که عود را بیاورند و سپس برای هارون الرشید آواز خواند ... هارون الرشید گفت: آیا در این مسأله از امام مالک چیزی شنیدهای؟ گفت: نه والله!، غیر از این که پدرم به من گفته که در پذیرایی بنو یربوع شرکت داشتند و آنان تعداد زیادی بودند، و کمترین آنان در فقه و منزلت امام مالک بوده است و همراه آنان دف و ادوات موسیقی و طبل بوده که آواز میخواندند و بازی مالک بوده است و همراه آنان دف و ادوات موسیقی و طبل بوده که آواز میخواندند و بازی

جواب: اول: این روایت را امام خطیب بغدادی در تاریخ بغداد ۶/۸۱ و ابن عساکر در تاریخ دمشق ۷/۹ و ابن طاهر قیسرانی در کتاب السماع ص ۶۵ با اسناد عبید الله بن سعید بن کثیر بن عفیر از پدرش نقل کردهاند! که این روایت دروغ است!! و علت آن؛ اول: عبید الله بن سعید است که امام ابن حبان او را در کتاب مجروحین ۲/۶۷ مجروح دانسته و گوید: (وی به طور مقلوب و وارونه از پدرش از علمای ثقات دیگر حدیث روایت می کند ... و درست نیست به روایتهای او در صورت منفرد شدن و ورود به تنهایی از جهت وی، به آن استدلال شود!). و همچنین امام ابن عدی در کتاب الضعفاء ۳/۴۱۱ او را ضعیف دانسته است!. دوم: این روایت از لحاظ متن مشکل دارد و آن هم اینکه چطور می شود در شب یک واقعه رخ دهد و فردایش بدون وجود وسایل اعلام خبر در سرار بغداد اشاعه پیدا کند و هارون الرشید باخبر شود!؟ ... سوم: اینکه این روایت متناقض است با آنچه شاگردان امام مالک به تواتر از وی نقل کردهاند که موسیقی حرام است!



امام شافعی در کتاب الام ۴/۹۵ در بحث آنچه درست است وصیت شود، گوید: (اگر بگوید: به کسی که از من ارث میبرد طبلی از طبلهایم بدهید ... اگر آن طبل استفاده ی دیگری جز طبل زدن با آن نداشته باشد درست نیست که آن شخص آن را بگیرد مگر اینکه آن طبل در جنگ از آن استفاده شود، و این همانند این است که بگوید: به وارثم حیوانی از حیوانات روی زمین بدهید که درست نیست به آن وارث خوک دهند! و هر چند بگوید طبل دهید!... و همان طور که گفتم اگر طبل برای غیر از طبل زدن از آن استفاده شود وصیت کردن به آن درست است و اگر فقط برای طبل زدن استفاده شود وصیت کردن به آن نزد من درست نیست!، و اگر بگوید عودی از عودهایم بدهید ... اگر استفاده ی دیگری جز عود زدن با آن، نداشته باشد آن وصیت نزد من باطل است، و این گفته شامل تمامی ادوات موسیقی می باشد ... و اگر بگوید: فلوتی از مالم به او بدهید، هر فلوتی از نی و یا چیز دیگری که برای غیر از نی زدن استفاده شود به او بدهند، و اگر استفاده ی دیگری جز نی زدن نداشته باشد نیاید به او بدهند!).

در کتاب الام ۴/۲۲۵ نیز گوید: (در صورتی که عود یا نَی و طبلی را خورد کند، اگر برای کاری غیر از موسیقی زدن از آن استفاده شود، باید آن شکستن را جبران کند و اگر فقط برای موسیقی از آن استفاده شود چیزی بر گردن او نیست و هرچند شخص نصرانی یا یهودی یا مشرک آن وسیلهی موسیقی فرد مسلمان را خُرد کند و یا مسلمانی ادوات موسیقی آنان را خُرد کند تعویض و جبران آن باطل است!).

امام ابن حجر هیتمی در الزواجر ۲/۹۰۷ گوید: (از گفتههای امام شافعی بدون هیچ شک و تردیدی چنین فهمیده میشود که سایر ادوات [موسیقی] مثل نَی حرام است).

#### گویند: امام بیهقی و العزبن عبد السلام موسیقی را جایز دانستهاند!؟

جواب: ۱- امام بیهقی در کتاب شعب الایمان ۴/۲۸۲ گوید: (اگر آواز خوانی را ادامه ندهد ولی با ادواتی مثل تار ساز زند؛ چنین کاری در هیچ حالتی درست نیست، زیرا با توجه به احادیث ایجاد کردن آهنگ به وسیلهی تار –بدون آوازسرایی– جایز نیست!) و در کتاب الآداب ۱/۳۸۰ گوید: (عود زدن حرام است!).

۲ – امام العز بن عبد السلام در قواعد الأحكام ۲/۲۱۵ گوید: (كسی كه در مجالسی كه در آن صدای آهنگ مثل تار و نی باشد حضور یابد مرتکب كار حرامی شده است! و خودش را با كار حرامی اذیت می دهد ... و به طور كلّی شنیدن آواز و نشید بدعت است و بعضی از آنها مشكلی ندارد، اما شنیدن صدای آهنگهای حرام اشتباهی است از بعضی اشخاص (ش...) جاهل كه در مقابل پروردگار جسارت كردهاند!).

گویند: امام شوکانی در کتاب نیل الاوطار از امام ماوردی از بعضی از ائمهی شافعی مذهب نقل کرده که عود زدن درست است و چنین روایتی را ابوالفضل بن طاهر از ابواسحاق شیرازی نقل کرده و اسنوی در المهمات از رویانی و ماوردی نقل کرده است ... و ادفوی از العز بن عبد السلام نقل کرده است ... همهی اینها گویند: شنیدن تمامی ادوات موسیقی حلال است!؟

جواب: امام شوکانی این اقوال را فقط برای این نقل کرده است که بگوید: این اقوال به این علماً نسبت داده شده است و او ادّعا نداشته که این روایتها صحیح هستند، بلکه آنچه ما از گفتههای این علماء در کتابهایشان مشاهده میکنیم، خلاف این گفتهها میباشد، از جمله:

۱- امام ماوردی در الحاوی ۱/۷۰ گوید: (اگر طبلی بجز طبلی که در جنگ از آن استفاده شود نباشد [یعنی اگر وصیت به طبلی که فقط در جنگ از آن استفاده شود، باشد]، وصیت کردن به آن جایز است، زیرا طبلی که در جنگ از آن استفاده می شود مباح است!.. و اگر تمامی آن طبلها برای موسیقی باشد و برای غیر از موسیقی به کار نرود آن وصیّت باطل است، زیرا طبلهایی که برای موسیقی به کار می رود حرام است!!). (برای بحث بیشتر ن.ک: الحاوی ۱۸/۴۵۱)

۲- امام شیرازی در المهذب (ن.ک: المجموع شرح المهذب ۱۵/۴۸۸) گوید: (اگر وصیت به طبلی از طبلهایش کند ... چنین وصیتی باطل است زیرا این وصیت به چیز حرامی می باشد! ... و اگر وصیت به عودی کند ... این وصیت باطل است زیرا این وصیت به چیز حرامی می باشد!).

۳- امام رافعی در فتح العزیز شرح الوجیز گوید: (ادوات موسیقی مثل عود و تار و دیگر ادوات موسیقی و همچنین صلیب و بُت در از بین بردن آنها هیچ عوضی نیست زیرا استفاده از آنها حرام است!).

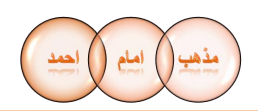
 $^{4}$  - امام نووی در روضه الطالبین  $^{11/707}$  گوید: (آواز خوانی با صدای فرد به تنهایی و با ادوات موسیقی انجام می گیرد ... نوع دوم: که با آواز و ادوات موسیقی ... مثل تنبور (یک نوع ساز مثل تار) و عود و تار و دیگر ادوات موسیقی و انواع تار استفاده و گوش دادن به آن حرام است ... و فلوت عراقی و آنچه مانند تار با آن موسیقی انجام می گیرد بدون هیچ اختلافی حرام است!)؛ و امام ابن حجر هیتمی در الزواجر  $^{11/707}$  از امام رافعی و امام نووی نقل می کند که گویند: (هیچ اختلافی در حرام بودن فلوت عراقی و تاری که با آن ساز زده می شود نیست).

0 امام ابن حجر هیتمی در کف الرعاع ص 99 از امام اسنوی نقل می کند که گوید: (آنچه نزد ائمه ی مذهب می باشد این است که تمامی انواع طبل غیر از دف حرام است و این گفته ی قاضی حسین و بندنیجی و حلیمی و ماوردی و صاحب المهذب و رویانی و بغوی و خوارزمی و عمرانی و و علمای دیگری را نام برده است و آن را در الاستقصاء از ابو حامد، شیخ دو روش (روش عراقی ها و خراسانی ها) نقل کرده و اذرعی بر او اعتراض وارد کرده که صاحب الذخائر از عراقی ها نقل کرده که تمامی انواع طبل بدون تفصیل حرام است، ...).

9- امام غزالی در احیاء علوم الدین ۲/۴۲۲گوید: (کسی نگفته است که صدای پرندگان حرام است... و بر صدای پرندگان صدای دیگر چیزها که توسط انسانها از اجسام دیگر خارج میشوند، قیاس گرفته میشود ... و از این صداها ادوات موسیقی و تار که با آن ساز زده میشود و انواع نی که دین آنها را حرام دانسته است استثناء میشود! ... بلکه میگویم: شنیدن انواع تار که بدون وزن متناسبی زده می شود و لذّت بخش بوده نیز حرام است).

اما ابوالفضل بن طاهر قیسرانی؛ امام ابن حجر در لسان المیزان ۵/۲۰۷ دربارهی او گوید که: (مذهب وی ظاهری و صوفی مسلک بوده است) و امام ذهبی در میزان الاعتدال ۳/۵۸۷ گوید: (قوی نیست و توهمات او در تألیفاتش زیاد است).

14



۱- امام ابوبکر خلال در کتاب الامر بالمعروف والنهی عن المنکر شمارهی ۱۳۲ و ۱۴۰ و ... با اسنادش از ابوحصین نقل میکند که حنبل گوید: (شنیدم ابوعبدالله احمدبن حنبل گوید: تنبور (یک نوع تار که با آن ساز زده می شود) منکری [از منکرات] است ...).

۲- همچنین از یحیی ن یزداد وراق روایت میکند که گوید: (امام احمد دریارهی کسی که عود و تنبور و نی میزند سؤال شد، آیا تأدیب میشود؟ و اگر قضیهاش به حاکم [یا قاضی] ارائه شد، در تأدیبش چقدر باید شلّاق بخورد؟ امام احمد گفت: باید او را تأدیب کند و بیشتر از ده ضربه شلّاق بر او نمی بینم!).

۳- از ابوداود نیز روایت می کند که امام احمد دریاره ی کسی که عود و تنبور و نَی و مثل اینها میزند سؤال شد، آیا واجب میبینی که چنین [منکری] تغییر یابد؟ امام احمد گفت: آن را واجب میبینم!

 ۴- از اسحاق نیز روایت میکند که از امام احمد دریاره ی کسی که طبل و تنبور و ظرف مشروب را خُرد میکند سؤال کردم، آیا تعویضی بر اوست یا نه؟ امام احمد گفت: (همه ی اینها را بشکن، و هیچ تعویضی بر تو نیست!).

گویند: مذهب علمای حنابله بر این است که شنیدن موسیقی کراهت دارد و کسی حکم حرام بودن آن را نداده است!؟

جواب: اول: امام مرداوی در الإنصاف ۱۲/۵۲ گوید: (شنیدن آواز کراهت دارد .. و در المستوعب و الترغیب و دیگر کتابها آمده است که: آواز همراه ادوات موسیقی حرام است و هیچ اختلافی در حرام بودن آن نزد ماها نیست!).

دوم: علامه سفارینی در غذاء الألباب شرح منظومه الآداب ۱/۱۴۸ گوید: (نصوص امام احمد در تحریم نی و فلوت و امثال اینها صریح و واضح است ... و مذهب امام احمد بر تحریم ادوات موسیقی است چه شنیدن و چه نواختن و چه درست کردن چنین ادواتی و مثل اینها ... و آنچه علمای ما در الاقناع و المنتهی و الغایه روی آن تأکید دارند و قطعی دانسته اند، حرام بودن هر آهنگی -غیر از دف-مثل نی و فلوت و تنبور و تار و طبل و عود ... و امثال اینهاست!).

سوم: امام ابن قدامه مقدسی در المغنی ۱۰/۱۷۴ گوید: آهنگ یا ادوات موسیقی سه دسته هستند؛ دستهای حرام همانند: انواع آلاتی که تار دارند وبا آن ساز زده می شود و انواع نی و فلوتها و عود و تنبور و طبل ... و مثل اینها ...).

آخرین: امام ابن الجوزی در تلبیس ابلیس ص ۲۱۱ گوید: (وقتی ابلیس از گمراه کردن انسانهای صالح و عبادتکار در شنیدن صداهای حرام مثل عود مأیوس شد به چیزی که کاراییاش مثل عود باشد نگاه کرد، پس آن را در آواز بدون زدن عود قرار داد و برای آنان تحسین کرد! و هدف او پله پله! و تدریجی عمل کردن است! و فقیه آن است که در اسباب و نتایج فکر کند و در مقاصد بنگرد!).

# خلاصدي بحث

۱ – بر اساس احادیث صحیحی که در این بحث آمده موسیقی و آهنگ به طور مطلق حرام است!. و تمامی اعتراضات وارد شده بر حدیثی که امام بخاری روایت کرده، مردود است!.

۲- فهم صحابه بین چنین بوده که موسیقی به طور مطلق حرام است و فقط در عروسی دف زدن استثناء شده است، همانطور که ابن مسعود بیشته می گوید: «[دف زدن] برای عروسی و همچنین گریه کردن بر مرده بدون نوحه سرایی! به ما اجازه و رخصت داده شده است»؛ و رسول الله نیز برای اعلان نکاح کم ترین ادوات موسیقی که دف بوده اجازه داده است که بر سر عروسی زده شود، همان طور که می فرمایند: «فرق بین حلال و حرام [در ازدواج] دف زدن و صدا و صوت [یعنی: اعلان آن ازدواج با آواز خواندن یا آگاه کردن مردم] بر سر عروسی است!»؛ و بقیه ی روایت هایی که به آن استناد شده که رسول الله نیخ زدن دف را از دختران صحابه بین مشاهده نموده، حکایت حالی است که مشخص نیست در چه روزی و به چه سببی بوده است تا به آن استناد شود!

۳- حدیث عائشه بیخی که در حلال بودن موسیقی به آن استدلال شده، دلیل صریحی بر خلاف استدلال آنها بوده و دلالت بر حرمت موسیقی دارد!، زیرا رسول الله بی از کلمهی "فإنها" بر استدراک بر ابوبکر بیخی به کار برده است، که بر معلول بودن آن صراحت دارد و در آن دو حرف "فا" و "إن" به کار برده شده که دلالت تأکیدی بر علیّت دارد و این علّت جایز شدن دف در روز عید میباشد و این علّت قاصره است و در دیگر روزهای سال این علّت وجود ندارد! پس به علّت منحصر شدن آن در روز عید، علّت قاصره است و در نتیجه: قیاس بر این روز برای روزهای دیگر فاسد است.

۴ حدیث بریده بیشه نیز در قصه ی آن زنی که نذر کرده بود بالای سر رسول الله یه در صورتی که الله یه او را سالم و تندرست برگرداند دف بزند؛ دلیل صریحی بر حرمت موسیقی دارد!، زیرا رسول الله یه آن زن فرمودند: "اگر نذر کرده ای انجام بده! ولی در غیر این صورت نه!"، و قسمت آخر این حدیث دلالت بر نهی رسول الله یه از انجام دادن این کار را دارد! و نهی از یک کار هم دلالت بر حرام بودن آن دارد!؛ و آن نذر در خصوص رسول الله یه بوده است! زیرا آن زن گفت: (ای رسول الله من نذر کرده ام که اگر الله یه شما را سالم و تندرست برگرداند بالای سرتان دف بزنم! )، و اگر دف زدن به طور مطلق مباح بود، دیگر نیازی نبود که آن زن اجازه بگیرد!، و اجازه دادن از طرف رسول الله یه دلالت بر این دارد که فعل آن زن در آن جایگاه گناه نبوده است!.

۵− تمامی روایتهایی که به صحابهی رسول الله ﷺ مانند: عبد الله بن عمر و عبد الله بن جعفر و حسان بن ثابت ﷺ و دیگران از صحابه و تابعین نسبت داده می شود که موسیقی گوش می دادند صحیح نیستند!، و علّت نادرست بودن آنها را در این بحث بیان داشته ایم!.

9- اصحاب مذاهب چهارگانهی اهل سنت و اتباع آنان نیز همانطور که در این بحث بیان داشته ایم قائل به حرمت موسیقی به طور مطلق هستند و همانطور که از گفته های امام شافعی (ر.ک: ص ۸۳) بر می آید: ادوات موسیقی با خوک در مطلق حرام بودن، فرقی با هم ندارند!؛ و آن جاهایی که استثناء شده فقط یک آلت موسیقی و آن هم دف است!. والله تعالی أعلم!.



